
1

Andreas Heertsch
Übersinnliche Erfahrung im Alltag





Andreas Heertsch

Übersinnliche Erfahrung 
im Alltag

Eine Einladung

Urachhaus



4 5

ISBN-10: 3-8251-
ISBN-13: 978-3-8251-

Erschienen 2007 im Verlag Urachhaus
© 2007 Verlag Freies Geistesleben & Urachhaus GmbH, Stuttgart
Umschlagabbildung: 
Umschlaggestaltung: 
Druck: AALEXX Druck GmbH, Großburgwedel



4 5

Inhalt
Urachhaus ........................................................................ 3

Einladung ............................................................................. 7

Im Abgrund scheitern......................................................... 11
Die langsame Schulung.................................................. 11
Anerkenntnis der eigenen Schwächen ........................... 11
Die Schluchten des Abgrunds ........................................ 12
Es gibt keinen Weg zurück............................................. 13
Phönix aus der Asche ..................................................... 14

Überschreiten des Point of no return ................................. 17

Prügelei in Lappland .......................................................... 23
Sensibilität und Stabilität ............................................... 24

Die Angst des Wissenschaftlers vor der Imagination ........ 29
Märchenhaft ................................................................... 29
Wissenschaftlich ............................................................ 29
Gefühl für die Wahrheit ................................................. 31
Evidenz-Übung .............................................................. 31
Imagination: Wesensbekleidung .................................... 32
Imagination: Beleuchtung der Geistwesen mit eigenem 
Licht ............................................................................... 32
Welchen Wert haben Bilder für die übersinnliche Erkennt-
nis? ................................................................................. 33
Geisteswissenschaft und Psychiatrie.............................. 33
Katathymes Bilderleben (Tagtraum-Technik)................ 34
Von der Imagination zur Inspiration ............................. 35

Lesen im Buche der NaturÜber die Inspiration ................. 39
Auf den Sinn blicken können......................................... 39
Leeres Bewußtsein herbeiführen.................................... 41



6 7

Rosenkreuzmeditation als Übung zur Inspiration.......... 42
Inspiration und Wahrheit................................................ 43
Von der Imagination zur Inspiration .............................. 44

„Es gibt kein Böses“ – sagte der Böse ............................... 47

Am Ende der absoluten Wahrheit ...................................... 53
Über die Intuition........................................................... 53
Stufen zur höheren Erkenntnis....................................... 54
Imagination .................................................................... 54
Inspiration ...................................................................... 55
Intuition.......................................................................... 56
Vier Haltungen in der Sinneserfahrung.......................... 57
Nachbemerkung ............................................................. 59

Barbarossa.......................................................................... 61
Zusammenarbeit mit geistigen Wesen ........................... 61
Müssen es immer Bilder sein? ....................................... 66



6 7

Einladung

Liebe Leserin, lieber Leser,
Sie haben hier eine Schrift aufgeschlagen, die einladen, ja werben 
möchte für einen gereiften Umgang mit geistiger Erfahrung, insbeson-
dere mit den Stufen höherer Erkenntnis: Imagination, Inspiration und 
Intuition.

Mit „gereifterem Umgang“ meine ich nicht den idealistischen Zugang 
zur geistigen Erfahrung, wie er gerne im jugendlichen Heranreifen ent-
steht (und wohl notwendige Durchgangsstufe ist): „Wenn ich einmal 
gross bin, dann werde ich Übungen machen und ein Eingeweihter wer-
den.“ Irgendwann wird man sich sonst zu fragen beginnen: Wird das 
jemals sein? Auf diese „edle“ Weise kann man dann sein ganzes Leben 
verwarten. 

Nein, mit „gereifterem Umgang“ meine ich: 
Anfangen, egal wie anfänglich und wie verkehrt 

und ich meine:
Erfahrend bleiben: immer bereit sein, sich korrigieren zu lassen.

Dafür biete ich hier praktische Sichten auf die höheren Erkenntnis-
stufen (Imagination, Inspiration und Intuition) als „Stretch-Begriffe“, 
die im Alltag, im Hier und Jetzt anfangen, sich aber beliebig vertiefen 
lassen. 

Ich möchte Sie zu Sichten einladen, die Sie einnehmen können. Ich 
möchte Ihnen aber auch zeigen, dass ich Ihnen keine Wahrheiten bie-
ten kann. Hier sei schon angedeutet: Wer die feste Burg des Verstandes 
verlässt, für den gibt es keine absoluten Wahrheiten mehr. Denn am Zu-
standekommen jeder Wahrheit sind Sie entschieden beteiligt. (Genauer 
betrachten wir dies im Abschnitt „Über die Intuition“ (S.33) 

Wenn ich nun eigene geistige Erfahrungen (z.B. S. 7) schildere, so tue 
ich dies ebenfalls als Einladung: Der Alltag bietet in seinen (vermeint-
lichen) Nebensächlichkeiten soviel geistige Erfahrung, dass wir sie ge-
wöhnlich übersehen, weil wir immer schon zu wissen meinen, wie denn 



8 9

geistige Erfahrung zu sein habe (nämlich erschütternd). Ich möchte also 
zur Liebe zum Besonderen im Alltäglichen einladen und werben, wenn 
ich davon erzähle, wie ich über dies Alltägliche gestolpert bin. Ja zum 
Teil habe ich mehrere Jahrzehnte „Pech“ gebraucht, um zu entdecken, 
dass da jemand mit mir zusammenarbeiten will. (S. 41)

Dieses Buch besteht aus uneinheitlichen Abschnitten. Da wechseln 
anschauliche Schilderungen mit – wie ich finde – schwierigen Beschrei-
bungen höherer Erkenntnisse. Ich wollte diesen Kontrast nicht vermei-
den, weil ich meine, dass der Praktiker weiter kommt, wenn er weiss, 
wie er suchen kann, während der Theoretiker sich zwar nach Erfahrung 
sehnt, aber gleichzeitig in der Gefahr steht, diese Erfahrung im Konkre-
ten abzulehnen, weil er schon prinzipell weiss, wie diese Erfahrung ganz 
sicher nicht aussehen darf. Vor ihm (in mir) muss ich mich dauernd 
rechtfertigen, dass ich hier von wirklicher übersinnlicher Erfahrung 
schreibe und nicht bloss von Einbildungen.

Ich hoffe, liebe Leserin, lieber Leser, dass ich Sie jetzt genügend vor 
der weiteren Lektüre gewarnt habe: Ich bin parteiisch, weil ich ihnen 
meine Art zumute: Die Welt vom Willen her aufzurollen und dabei zu-
zuschauen, was dann passiert.



8 9

 

Übersinnliche Erfahrung im Alltag



11



11

Im Abgrund scheitern

Wer nur erkennend in den Abgrund blicken will, wird ihn weder ent-
decken noch aus ihm herauskommen. Der Abgrund kommt nicht von 
vorn oder aussen auf die wohl gewappnete Seele zu, sondern von hinten 
und innen und trifft sie unvorbereitet. Wer sich in ihm entdeckt, merkt 
schnell, dass es mit dem Erkennen nicht getan ist.

Die langsame Schulung

Oft betont Rudolf Steiner, dass man die Übungen fleissig fortsetzen 
solle, auch wenn zunächst keine Wirkungen für den Schulenden wahr-
nehmbar seien. Ich finde das eine auch gefährliche Empfehlung, weil sie 
dazu führen kann, dass man mit Ausdauer seine Übung in unsinniger 
Richtung pflegt und – anstatt sich dabei zu beobachten – auf die pro-
phezeiten Ergebnisse wartet. Da diese gewöhnlich nicht in der erwarte-
ten Art eintreten, wird das, was tatsächlich eintritt, weil es sich nur leise 
dem noch schwachen Bewusstsein mitteilen kann, übersehen oder für 
unwichtig erklärt. Nach Jahren fleissigen Strebens kommt Enttäuschung 
auf: „Offenbar hält mich die übersinnliche Welt nicht für würdig.“

Anerkenntnis der eigenen Schwächen

Dabei wird meist übersehen, dass sehr wohl Wirkungen auftreten, 
allerdings zunächst hauptsächlich solche, die dem Erwarteten diame-
tral zuwider laufen: Man wird zunächst hauptsächlich ein schlechterer 
Mensch! Aber wehe dem, der sich hier täuschen will: Er wird mitwirken 
an der Karikatur des „Anthroposophen“: Weiss alles besser, hat auf alle 
Fragen eine Antwort, ist hochnäsig und hält sich für „vorgeschritten“. 
Denn er versucht den zu spielen, der zwar sein möchte, aber eben leider 
doch noch nicht ganz ist. 

Nun gibt es allerdings auch Verfahren, sich vor all diesen aufwühlen-
den Erlebnissen zu schützen. Als Student machte mir ein Vertreter einer 



12 13

intensiv erkenntnistheoretisch arbeitenden Gruppe überzeugend klar, 
dass ich eine gewisse Erfahrung, die ich damals gemacht hatte, gar nicht 
gemacht haben konnte. Diese Art von (argumentativem) Denken wirkt 
hier als Bollwerk gegen jede unvorhersehbare Erfahrung.  Diesen Schutz 
braucht manche Seele, um nicht völlig ihre Sicherheit zu verlieren. Den-
noch wäre es für die Souveränität besser, wenn man sich eingestünde, 
dass man schlicht Angst vor übersinnlicher Erfahrung hat. Die Arbeit 
an dieser Angst entwickelt die Kräfte, die in der Lage sind, auszhalten 
was kommt. Rudolf Steiner formuliert dies einmal in einer Notizbuch-
eintragung: 

„Man soll nicht auf das Erkenntnisdrama 
zugunsten einer Erkenntnisgrammatik verzichten wollen,
auch die Furcht darf einen nicht davon abhalten,
dass man in den Abgrund des Individuellen fällt...“

Die Schluchten des Abgrunds

Im Mysteriendrama1 sagt Luzifer über sich: „Die mich fliehen, lieben 
mich.“ Tatsächlich ist die Flucht vor dem eigenen Abgrund kein Zeichen 
von souveräner Individualität. Sie ist vielmehr Ausdruck einer gelunge-
nen Selbsttäuschung, die angesichts der im Abgrund möglichen Qualen 
nicht nur verständlich, sondern, solange die Seele dem nicht standhalten 
kann, gesunder Selbstschutz ist. Dieser Selbstschutz tritt aber normaler-
weise nicht in das Bewusstsein, (was wohl eine Wirkung des Hüters der 
Schwelle ist), sondern im Gegenteil: die Seele sehnt sich – nichtsahnend 
– sehr nach übersinnlichen Erlebnissen und hält sich für bereit, dafür 
alles auf sich zu nehmen.

Wenn dann aber tatsächlich der Abgrund zu saugen beginnt, dann 
gehört schon ein gerüttelt Mass an Standvermögen dazu, um nicht die 
Bahnen des Normalen und Gesunden innerhalb der eigenen sozialen 
Umgebung zu sehr zu verlassen.

An anderer Stelle heisst es im Mysteriendrama2: „Es darf die Seele 
nicht stürzen wollen, doch wenn sie stürzt, muss sie aus dem Sturz Er-
kenntnis ziehen.“ Bei oberflächlicher Betrachtung könnte man meinen, 
man muss nur die Situation durchschauen, dann wird man auch schon 
wieder aufsteigen. Mitunter ist aber das Erkenntnissammeln gerade ein 



12 13

heimtückisches Hindernis, um dem Abgrund zu entkommen. Denn die-
se Zuwendung zum eigenen Abgrund vertieft diesen: Seine Tiere suchen 
Gelegenheit, sich noch intensiver an mir zu sättigen. 

Man kann durchaus von verschiedenen Abgründen sprechen oder 
wenigstens von verschiedenen Schluchten des eigenen Abgrunds: Jede 
Seelenkraft hat ihre eigene Schlucht. Und entsprechend sind auch die 
Kräfte verschieden, um aus ihnen wieder aufzusteigen. Diese Schluchten 
tun sich auf, wenn die Seelenkräfte (Denken, Fühlen, Wollen) ihren ge-
wohnten Zusammenhang auflösen, da sie – mindestens teilweise – sich 
emanzipieren und selbständig werden. 

Wer sich in der Schlucht des Denkens verirrt, wird wohl vergeblich 
versuchen, mit eben diesem Denken wieder aufzusteigen, gleiches gilt 
für die anderen Seelenkräfte.

Nun mag einer, „der auszog, das Fürchten zu lernen“, annehmen, 
er müsse im Sinne des Mysteriendrama-Zitates, wenn er sich schon in 
seinem Abgrund vorfindet, sich wenigstens intensiv umsehen, etwa um 
genau berichten zu können, wie die Gesetze dieser Unterwelt wirken, 
vielleicht sogar, um später anderen damit helfen zu können. Diese auf 
den ersten Blick geisteswissenschaftlich anmutende Haltung scheint 
aber eher eine Suggestion des Abgrundes zu sein, denn es kann sich 
zeigen, dass das scheinbare „Verweilen“ viel mehr ein Verhaftetsein 
ist, da Aufmerksamkeit in dieser Unterwelt Wirkungen auslöst, die 
gefährlich werden können, weil sie immer mehr Unrat anzieht, auch 
solchen, der ursprünglich gar nicht „vorgesehen“ war. Die unbefangene 
Beobachtung ist zwar ein Schutz vor Wahnsinn, aber kein Ausweg. Es 
handelt sich hier durchaus nicht um ein geschlossenes System, das ein 
festgesetztes Mass an Ballast enthält, vielmehr kann man entdecken, 
dass eine Art Ernährungsprozess stattfindet. Je mehr Zuwendung diese 
Kräfte erhalten – und sei es aus noch so „hehren“ Gründen – desto stär-
ker werden sie in den Abgestürzten eindringen. Man kann wirklich von 
einem „Verschlungenwerden“ sprechen.

Es gibt keinen Weg zurück

Man könnte meinen, man müsse seine Verfehlungen einfach rück-
gängig machen, vergleichsweise, den Weg aus dem Abgrund einfach 



14 15

wieder zurück gehen, um aufzusteigen. Diese Hoffnung ist bald ver-
loren, weil die Folgen meiner Taten aus dem Abgrund nicht mehr zu 
löschen sind. Die Tiefen der Schluchten des Willens etwa werden nicht 
mehr unschuldig verlassen. Es ist ja der Abgrund nicht in einer verbor-
genen und abtrennten Nische im stillen Kämmerlein, sondern vollzieht 
sich schuldaufladend mitten im Alltag. 

Erstaunlicherweise wird der Abgrund nicht dadurch überwunden, 
dass man ihn durchschreitet. Er ist keine Sackgasse, an deren Ende man 
umkehren kann, sondern eine Einbahnstrasse, die immer weiter (von 
mir weg) führt. Es gibt allerdings eine abgründige Suggestion, dass das 
Weiterschreiten zum Licht führe. Das ist aber deutlich nicht der Fall, 
denn bildhaft gesprochen hat man das Licht im Rücken und geht nur 
immer weiter in seinen Schatten hinein. Der alte Spruch per aspera ad 
astra (durch die Finsternis zum Licht) führt naiv verstanden in dieser 
Situation in die Irre.

Phönix aus der Asche

Der beschriebenen Suggestion entkommt man erst, wenn man ent-
deckt, dass das johanneische Metanoeite (ändere deinen Sinn) nicht 
heisst: Kehre um und bessere dich, sondern: schwinge dich mit einem 
Satz aus dem Abgrund, indem du dein Bewusstsein (Denken, Fühlen 
und Wollen) in intensiver ruhiger Gelassenheit auf Themen wendest, die 
dir in folge der abgründigen Suggestion zuwider geworden sind. Je nach 
Schlucht sind solche Suggestionen Spott über Geisteswissenschaft (Füh-
len), indem etwa die eigene Sicht die anthroposophische Forschung für 
lächerlich hält, oder Zweifel (Denken), wenn man sich selber nicht mehr 
trauen kann, weil man in seinem Handeln Widersprüche entdeckt, die 
bereits jenseits des Normalen liegen. Die Suggestion aus den Schluchten 
des Willens (Furcht) zielt auf das eigene Wesen: Du bist ausgestossen, 
unwürdig, wir werden dich richten: Vernichte Dich selbst!

Es gehört auch zu den Suggestionen des Abgrunds, dass man meint, 
man müsse ihn – mit offenem Visier – bekämpfen. Dieser Kampf ist aus-



14 15

sichtslos, weil er den Kämpfer nur immer weiter in die Schluchten hin-
einreisst. Man versucht den „Teufel mit dem Belzebub“ auszutreiben.

Es scheint, als müsse der Abgrund überwunden werden, nicht aber 
durchschritten. Das aber heisst, dass der eigene Blick, die eigene Per-
spektive über den Abgrund hinweg gerichtet werden muss: Es gibt 
Michael- und Georg-Darstellungen, in denen der Dache locker „im 
Vorbeigehen“ erlegt wird: Der Blick ist vorwärts gerichtet, mitunter 
auf eine göttliche Hand, orientiert. Der Drache verliert dadurch seinen 
Einfluss und kann mit einer ganz zerbrechlichen, mit den Fingerspitzen 
geführten Lanze unschädlich gemacht werden. 

Allerdings setzen die Tiere der Schluchten alles daran, dass diese Sicht 
verhindert wird – und es ist erstaunlich, zu beobachten, mit welchem 
Einfallsreichtum, mit welchen „Tricks“ die eigene Seele immer wieder 
anders gefangen gehalten wird, indem ihre Grundlage der spirituellen 
Initiative (jener Schopf, an dem sich Münchhausen aus dem Sumpf 
zieht) unterminiert wird. 

Aber wer bereit ist, sich den eigenen Fehlern und Schwächen (Dop-
pelgänger) auszusetzen, der hat den eigenen Schopf schon ergriffen, er 
muss nur noch an ihm ziehen: An allen zersetzenden Wirkungen vorbei, 
den Blick auf eigene Ziele wenden setzt schon Entschlossenheit frei, die 
der Seele das Gleichgewicht und die Selbständigkeit schenkt. Wenn die-
ser Ruck zur Haltung wird, dann verliert der Abgrund seine Attraktion 
ohne dass der an ihm gereifte Charakter verloren geht.

„...denn man steigt aus diesem Abgrund
im Verein mit vielen Geistern auf.
Dadurch wird man aus der geistigen Welt geboren.
Wird selbst Vernichter des Gewordenen,
lebt dieses spiritualisiert dar
und ist anwesend in seiner Vernichtung.“

Anmerkngen
1 Rudolf Steiner: Mysteriendrama (Die mich fliehen, lieben mich)
2 Rudolf Steiner Mysteriendrama (Seele darf nicht stürzen wollen)



16 17



16 17

Überschreiten des Point of no return

Es war Samstag morgen. Ich stand am Fusse des Niesen am Thuner 
See. Die Sonne schien schon, wenn auch etwas scheu, auf die klar sich 
abzeichnenden Gipfel von Jungfrau Eiger, und Mönch, weckte die Täler 
aus ihrer nächtlichen Feuchte. Hier war ich noch nie geflogen. Deshalb 
wollte ich mich lieber der Flugschülergruppe meiner ehemaligen Flug-
schule anschliessen. Aber keiner war zu sehen. Hoffentlich war ich nur 
zu früh! Denn das Licht verhiess einen spannenden, wohl nicht allzu 
gefährlichen Tag. 

Warum war ich denn eigentlich gekommen? War es die Sehnsucht 
nach Herausforderung? Dieser schöne Tag könnte doch mit einem Ab-
sturz enden. Musste ich denn wirklich fliegen? Alle mir Nahen versetzte 
mein Vorsatz in Sorge. Aber die Angst zu überwinden, dem Gewohnten 
ferner, dafür der Natur näher zu sein, sich nur mit Schirm und Not-
schirm „bewaffnet» ihr auszuliefern, das reizt mich. Oder sind es die 
Momente, in denen die Thermik trägt, und ich mich in stillen Kreisen 
in die Höhe tragen lasse? Aber die Angst ist auch da: Während ich neu-
lich über Grindelwald geflogen bin, ist ein Pilot zu Tode gestürzt, weil 
er beim Starten gestolpert ist und sein Schirm ihn dann – bereits vom 
Wind erfasst – über die Hangkante in den Abgrund gerissen hat. Und 
auf La Palma bin ich selbst auf einem Flug in ein turbulentes Luftgebiet 
gekommen: Erst raschelte es über mir, dann fiel ich einfach in einer Spi-
rale nach unten: „Klapper» heisst das in der Fachsprache, die turbulente 
Luft hat aus meinem Schirm ein Stoffknäul gemacht. Glücklicherweise 
hat sich der Schirm noch rechtzeitig wieder geöffnet.

Ja, die Flugschüler sind tatsächlich noch gekommen. Nun sitzen wir 
mit Micha, dem Fluglehrer, auf der Terrasse des Gipfelrestaurants und 
warten, bis die Sonne den Boden soweit erwärmt hat, dass sich über ihm 
die warme Luft ablöst und aufsteigt. Gegen 11 Uhr ist es dann soweit: 
Wir brechen zum Startplatz auf. Unterwegs steigen wir noch auf den 
Gipfel, um den Landeplatz zu sichten: „Seht ihr dort die Autobahn?» 



18 19

Ein dünnes Doppelband in der Ferne vor der eindrucksvollen Kulisse 
des Thuner Sees. „Da gibt es eine Häuserreihe, die gehört noch zu Spiez, 
nebenan seht ihr ein helleres Grün, das ist ein Maisfeld, wer da drin 
landet, wird mit Schrot beschossen.» Wir lachen unsicher. In der Ferne 
irgendwo ein dunkelgrünes Stückchen soll der Landeplatz sein, angeb-
lich mit einem Windsack. „Den seht ihr dann, wenn ihr näher kommt.» 
Ich habe schon einmal einen Landeplatz nicht gefunden und bin in der 
Luft herumgeirrt zwischen Hochspannungsleitungen und Seilen von 
Sesselliften. Ich versuche mir also den Ort genau einzuprägen und frage 
sicherheitshalber noch nach ein paar Details, die ich von hier erkennen 
kann. 

Dann steigen wir wieder etwas hinab zum Startplatz. Jeder sucht sich 
nun ein freies Plätzchen, auf dem er seinen Gleitschirm auslegen kann. 
Von nun an ist jeder für sich selbst verantwortlich. Wenn ich die Leinen 
nicht sorgfältig ordne, wird der Start misslingen. Da wir uns alle warm 
anziehen und einen Helm tragen, bedeutet ein Startabbruch im harm-
losesten Fall, die 20 kg Schirm und Gurtzeug Schweiss gebadet wieder 
bergauf zu schleppen. Im schlimmeren Fall gibt es einen unbemerkten 
Leinenüberwurf oder einen Knoten in den Leinen: Die Maneuvrier-
barkeit des Schirms ist dann sehr eingeschränkt. Das kann gefährlich 
werden.

Nun ist es soweit: Viele machen noch verstohlen ein „Angstbiseli». 
Ich habe meinen Schirm am oberen Teil des Hangs ausgebreitet und 
alle Leinen sorgfältig ausgelegt, Gurtzeug, in dem ich dann in der Luft 
sitzen werde, angelegt und auf sicheren Sitz überprüft. Nun liegt der 
Schirm liegt hinter mir und ich habe die Leinen in meinen Händen. So 
stehe ich da.

Jetzt muss ich nur noch starten. „Nur»! Und wenn die Leinen doch 
noch einen Überwurf haben, bei 30 Leinen, kann das schnell passieren! 
Ich drehe mich nochmals um, sehe aber nichts dergleichen. Und wenn 
die Leinen beim Aufziehen des Schirms einen Knoten bilden? – „Ja, dann 
tun sie›s eben!» denke ich und hoffe gleichzeitig, dass sie keinen Kno-
ten bilden werden. Jetzt startet gerade mein Nachbar links. Erleichtert 
– schliesslich habe ich einen Grund, dass ich noch nicht starten muss 
– lasse ich die Arme etwas sinken. Nun ist er gestartet und kommt gut 



18 19

vom Hang weg. Mein Blick geht den Hang hinunter: steil! Wenn man da 
stolpert und fällt... Dort ca. 10 m entfernt ist mein „Point of No Return»: 
Bis dahin muss ich in der Luft sein oder den Start abgebrochen haben, 
sonst werde ich mich an dem Hang nicht mehr halten können. 

Eigentlich spricht nichts dagegen, dass ich jetzt starte. – Nun, der 
Wind könnte besser sein. Er kommt mir doch zu sehr von der Seite. 

Dieser „einfache» Entschluss: Ich muss ja nur ein paar Schritte ma-
chen, mich nach vorn neigen und mich kräftig gegen den zurückzie-
henden Schirm drücken, dann werde ich den Boden unter mir verlieren 
– und fliegen. Ich weiss! Aber davon habe ich diese Schritte ja noch nicht 
gemacht. So stehe ich da, und nichts passiert, nur der Wind fächelt in 
mein Gesicht und meine „Wenn’s» und „Aber’s» laufen um die Wette, 
dann schweifen meine Gedanken ganz ab: „Point of No Return» Früher 
hätte ich gesagt, wenn ich mal gross bin, dann... Jetzt warte ich für das 
„dann» schon auf die Pensionierung.

Aber das hilft nichts: Ich stehe immer noch da. Die Bedingungen 
sind ok: Gurtzeug ist geprüft und sitzt. Wind nicht zu stark von vorn, 
Luftraum ist frei: Also? Ich verzichte nun auf meinen Kopf und seine 
Bewertungen. Ich denke nur noch: JETZT! Und nun will ich einfach: Ich 
beuge mich nach vorne und laufe los. Es raschelt hinter mir, die Leinen 
drücken gegen meine Hände und ich merke wie der Schirm sich mit Luft 
füllt und wie eine viel zu grosse Kapuze hinter mir aufsteigt.

Nun ist er über mir, das Vorwärtslaufen geht jetzt einfacher. Aber 
bevor ich nun so richtig los sprinte, ziehe ich an den Bremsleinen und 
mache einen Kontrollblick nach oben: Ist der Schirm gleichmässig of-
fen? Noch zwei Schritte bis zum „Point of No Return». Ja: es sieht gut 
aus! Also Bremsen los und: Go, go, go! Nach ein paar Schritten trete ich 
ins Leere: Der Schirm zieht mich in die Luft. Sicherheitshalber laufe ich 
auch in der Luft noch ein Stück weiter, aber der Hangwind weht ruhig, 
ich muss kein Durchsacken fürchten. Jetzt sind schon 6-7 m unter mir. 
Ich trete in meinen Fussgurt und ziehe mir so den Sitz unter mein Ge-
säss. Endlich atme ich auf: Der Start ist geglückt! 

Nun heisst es fliegen: Mit einer Linkskurve versuche ich mich nah am 
Hang zu halten, da hier am ehesten Thermik zu erwarten ist. Das Vario 
(Instrument, das Steigen durch Piepsen und Sinken durch Knurren an-



20 21

zeigt) gibt beunruhigende Knurrlaute von sich. Wenn das so weitergeht, 
dann kann ich gleich den Landeanflug beginnen, denn bis Spiez muss 
man noch einige Kilometer fliegen. 

Einige hundert Meter abseits vom Hang sehe ich ein kleines Wölk-
chen etwas oberhalb von mir: Sie bildet sich gerade. Da gibt es aufstei-
gende Luft. Soll ich es anfliegen? Der Abwind wird auf dem Weg dahin 
wahrscheinlich noch zunehmen, ich also weiter an Höhe verlieren. „Wer 
sich nicht in Gefahr begibt, kommt darin um!» Also anfliegen! Ich ziehe 
an meiner rechten Bremsleine und gehorsam dreht der Schirm nach 
rechts ab. 

Tatsächlich, das Sinken nimmt zu. Oh, oh! Micha hatte uns ein Haus 
am Hang genannt, wenn wir auf Höhe dieses Hauses sind, heisst es 
Landeanflug: „Sonst steht ihr irgendwo in der Pampa». Nun, viel Hö-
henreserve habe ich nicht mehr, drei Kreise könnte ich vermutlich noch 
fliegen, dann wäre es soweit. „Aber Hurra!» – Das Wölkchen hält, was 
es verspricht: Erst neigt sich mein Schirm nochmals nach vorn: schnell 
in die Bremsen, sonst klappt er mir noch zusammen. Dann tauchen 
wir in die Thermik ein: Das Knurren meines Varios geht in sich freudig 
überschlagendes Piepsen über: Wir steigen! So, nun hübsch die Ther-
mik zentrieren, nicht herausfallen, denn rund um die aufsteigende Luft 
gibt es einen Ring mit absteigender Luft. Von Entspannung keine Spur. 
Aufmerksam versuche ich immer unter der sich bildenden Wolke zu 
bleiben. Glücklicherweise ist sie so klein, dass ich es wagen kann, auch 
in sie hinein zu fliegen. Ich fliege hier mittlerweile allein, die Flugschüler 
haben sich offenbar nicht halten können und bereits den Landeanflug 
begonnen. 

Huch, nun ist die Wolke einfach verschwunden und bedrohliches 
Knurren begleitet mich. Wir (d.h. mein Schirm und ich) fliegen eine 
nächste Wölkchengruppe an. Sie empfangen uns vergnügt wie „himm-
lische Kinder», aber nicht nur ich möchte mit ihnen spielen, nein, sie 
auch mit uns Und das tun sie auch: sie lassen uns plötzlich einfach fallen. 
Aber wir steigen von hinten erneut in sie ein, und sie heben uns wieder 
ein Weilchen, dann weichen sie erneut auseinander, und wir sinken, aber 
diesmal bin ich schneller, und wir heften uns in an ihre Fersen: sie ziehen 
uns wieder nach oben. 



20 21

In diesem herzlich vergnügten Treiben, das aber von mir immer 
wieder den Willen fordert: Nein ich lasse euch nicht, ihr müsst mich 
mitnehmen! Sind wir bereits 100m oberhalb des Gipfels. Viele Wanderer 
schauen uns vom Gipfelplateau aus zu. Schliesslich verabschieden wir 
uns von uneseren Wölkchen und fliegen stolz noch zwei Ehrenrunden 
über die Köpfe der Wanderer. Ich „winke» ihnen mit meinen Beinen (die 
Hände brauche ich zum Steuern). Nun beginnen wir den langen Flug 
zum Landeplatz. Endlich kann ich mich entspannen. Jetzt erst merke 
ich, dass ich recht kalt geworden bin. Ich lehne mich zurück und lasse 
den Schirm einfach laufen und geniesse die herrliche Aussicht über die 
sonnenbeglänzten Gipfel, unten tiefblau der See.

Wo war der Landeplatz? Ich fliege auf die Autobahn zu und suche 
nach gelandeten Schirmen. Aus ihrer Lage am Boden kann ich auf 
die Windrichtung schliessen. Bald drehe ich meine Kreise über dem 
Landeplatz, um die Höhe abzubauen. Es steht schon ein wenig Biese 
(Nordwind), die mich immer wieder versetzt. Nun heisst es die Höhe 
abschätzen, um im richtigen Moment den Landeanflug zu beginnen. In 
einer Höhe von drei ausgewachsenen Tannen (ca. 90 m) beginnen wir 
den Gegenanflug (mit Wind im Rücken), dann Queranflug, schliesslich 
Endanflug. 

Aber hier unten weht nur ein schwacher Wind im Vergleich zur Biese 
in der Höhe! Für diesen Wind bin ich viel zu hoch! Zu spät! Bereits habe 
ich das Ende des Landeplatzes erreicht (die Häuserreihe!), aber immer 
noch 10 m Höhe unter mir, das reicht aber nicht mehr für einen Voll-
kreis. Es hilft nichts: noch eine 180°-Kurve und Rückenwindlandung 
hang-aufwärts! Dadurch bin ich schneller, als ich laufen kann. So falle 
ich bei der Bodenberührung prompt vorn über. Passiert ist nichts, aber 
das heimliche Gelächter der Flugschüler war doch eine deutliche Quit-
tung für einen mit den Wolken tanzenden Ikarus.



23



23

Prügelei in Lappland

Zum 18. Geburtstag meines Sohnes unternahmen wir beide eine Einöd-
wanderung in Lappland. Das war eine Herausforderung für uns beide, 
da Vater und Sohn sehr verschieden sind. Wir hatten auf der Lemmen-
joki-Tour innerhalb weniger Tage bereits alle unsere Vorräte verbraucht, 
sodass wir nach einer Woche in eine bewohntere Gegend zurückkehren 
mussten. 

Neu verproviantiert, was soviel heisst wie: schwer beladen – setzten 
wir unseren Marsch nun etwas südlicher (Saariselkä) fort. Dieser Teil 
ging jetzt in wirklich unberührtes Gebiet, da wir bald die Wege verlas-
sen hatten und stellenweise nur noch dem GPS vertrauend Kurs direkt 
auf die Einödhütten nahmen. Auf diese Weise fern der Zivilisation (und 
glücklicherweise auch ohne Mücken) wurde der Eindruck der Natur 
zunehmend intensiv. 

Gegen Ende der Tour – wir hatten im Beginn einen Teil unserer uns 
zu schweren und auch überflüssigen Ausrüstung im Holzvorrat einer 
Einödhütte versteckt – mussten wir diese Ausrüstung wiederholen. So 
machte ich mich in morgendlicher Frühe auf, diesen Teil der Ausrüstung 
zu holen, während mein Sohn die Gelegenheit nutzte und gründlich 
ausschlief. Auf dem Rückweg setzte ich mich – etwas ermattet – auf 
meinen Rucksack, um mich dem unmittelbaren Eindruck der Natur 
hinzugeben. Auf diese Weise wollte ich mich der elementarischen Wirk-
samkeit dieser urwüchsigen Natur nahen. Ich dachte erwartungsvoll an 
Elfen und Trolle.

So kam ich langsam zur Ruhe und hoffte auf erbauliche Eindrücke. 
Es geschah aber etwas ganz anderes: Hinter mir bauten sich einige über-
grosse, grobe Gestalten auf1. Im Märchen hätte man sie sicher als Riesen 
bezeichnet. Sie waren jedenfalls um einiges grösser als ich. Und sie waren 
übelgelaunt. Ich merkte schnell, dass sie es auf mich abgesehen hatten: 
„Jetzt haben wir endlich einen dieser...“ – in ihrer Sprache hätten sie 
vielleicht „Murkser“ gesagt. Da sie aber mit meinen Worten „reden“ 



24 25

(besser wäre: poltern) mussten, stand ihnen nur das Wort „Umweltzer-
störer“ zur Verfügung. Vermutlich war ihnen nicht völlig klar, was das 
ist, aber das war auch gar nicht nötig. Wichtig war, dass sie endlich einen 
von denen erwischt hatten, denen sie die Verantwortung dafür gaben, 
dass ihr Reich zerstört wurde. Sie waren da auch gar nicht zimperlich: 
Sie wollten auf mich losgehen und mindestens gründlich durchprügeln, 
wenn nicht schlimmeres.

Allerdings war ich mir gleichzeitig sicher, dass sie mir zwar etwas 
antun wollten, dass ihnen das aber nicht gelingen würde, da ich im Ge-
gensatz zu ihnen auch noch einen physischen Leib hatte, an den sie nicht 
heran konnten. Deshalb hatte ich keine Angst vor ihnen. Allerdings 
konnte ich mich ihrem Unmut auch nicht verschliessen, denn tatsäch-
lich war ich als Computerspezialist – wenigstens entfernt – mit Schuld 
an dem zur Abstraktion neigenden Gegenwartsbewusstsein, das sich die 
Fähigkeit der Aneilnahme zu Gunsten einer „Objektivität“ abgewöhnt 
hat und aus dieser Isolation heraus das Gewebe der Lebenszusammen-
hänge mehr und mehr zerstört.

Es war dann wirklich nicht einfach mit diesen Schraten zu reden 
und ihnen verständlich zu machen, warum wir Menschen ein solches 
Bewusstsein (als Durchgangsstufe zur Souveränität) brauchen und dass 
wir dann eine neue Hinwendung zur Natur vollziehen werden (müssen). 
Meine Zuhörer verschwanden mit ärgerlichem Erstaunen aus meinem 
Bewusstsein. Und der noch trübe Morgen nahm seinen Lauf.,m

Sensibilität und Stabilität

Ich habe diese Schilderung vorausgeschickt, um verschiedene Aspekte 
eines solchen Erlebnisses zu beleuchten.

Zunächst bedarf es der Vorbereitung. Die langen Wanderungen in der 
Wildnis ermöglichen, mit den Gegebenheiten vertraut zu werden. Um 
sich auf die Umgebung einzulassen, muss ich zur Ruhe kommen. Das 
heisst: alles was als Autopilot im Bewusstsein Gedanken und Gefühle 
heraufspülen will, muss unwichtig werden. Ich darf das allerdings nicht 
abwehren – so bekäme es nur neues Gewicht – sondern muss gelassen 
an all dem vorbei sehen. Auf diese Weise weren die Quellen des "auto-



24 25

matischen Bewusstseins" ausgetrocknet: Ruhe kehrt ein. Anschliessend 
braucht es einen Entschluss zur Hinwendung: Jetzt! (vergl. Überschrei-
ten des Point of no Return) Diese offene Hinwendung (wir kommen im 
Kapitel "Lesen im Buche der Natur" darauf zurück) kann man auch wie 
eine Fragehaltung empfinden: Wer ist da? Es kann sich dann Anwesen-
heit einstellen. Diese Anwesenheit kann sich dann in ganz unerwarteten 
Bildern ausdrücken. (Ich erwartete Naturseeligkeit und Faunstim-
mung!) Dabei ist entscheidend, dass man die sich einstellenden Bilder 
zulässt, oder wenn sie blass bleiben mit eigenen Bildern nachhilft. Im 
Kapitel Die Angst des Wissenschaftlers vor der Imagination wird sich 
zeigen, dass es dabei kaum auf den Inhalt der Bilder ankommt, mehr auf 
das was sich in ihnen ausdrücken will.

Bei einem solchen Erlebnis spielen zwei Aspekte der inneren Schu-
lung zum Übersinnlichen eine besondere Rolle:

1. Sensibilität
2. Stabilität

Beide Aspekte scheinen zunächst Pole zu sein: Wer zu stabil ist (z.B. der 
bloss berechnende Manager), ist meist auch ganz unsensibel – und um-
gekehrt, wer zu sensibel ist (wie der immer am Rande der Psychiatrie le-
bende Hysteriker), ist oft auch labil. Wer sich übersinnliche Erfahrungen 
durch innere Schulung erarbeiten will, der muss beide Aspekte dauernd 
im Auge behalten. Je mehr man seine Sensibilität entwickelt, desto mehr 
muss man auf Stabilität im Leben achten. 

Wir haben im Kapitel "Im Abgrund scheitern" gesehen, wie die Er-
lebnisse des Abgrundes zunächst destabilisieren, wenn sie aber bewältigt 
werden, ein guter Garant für Stabilität werden können. 

Man kann diese Stabilität aber auch durch Übungen unterstützen. 
Sie werden in der Anthroposophie Nebenübungen genannt. Es sind 
folgende sechs Übungen:

1. Konzentration
2. Willensübung
3. Unbefangenheit
4. Positivitä
5. Gelassenheit
6. Gleichgewicht dieser Übungen



26 27

Es gibt im Anthroposophischen Schrifttum ausführliche Darstellun-
gen dieser Übungen, auf die ich hier gern verweise.2 

Wenn man diese Übungen pflegt, zeigt ich, dass sie individuelle 
Schwierigkeitsgrade haben. Was beispielsweise für Frauen eher leicht 
ist: Die Willensübung (Jeden Tag um die gleiche Zeit eine unbedeuten-
de Handlung ausführen, zu der man von aussen nicht genötigt ist), ist 
für männe oft einer Herausforderung. Das umgekehrte konnte ich bei 
der Konzentrationsübung (Jeden Tag einige Minuten über einen von 
Menschen geschaffenen Gegenstand z.B. Löffel nachdenken) beobach-
ten: Hier haben offenbar Männer weniger Schwierigkeiten. Ich selber 
habe mich beispielsweise 10 Jahre lang mit der Konzentration auf das 
Thema Löffel beschänkt. Als ich dann diese Übung aufhörte stellten sich 
prompt Konzentratonsschwächen ein.

Diese Übungen sind dann richtig geübt, wenn aus ihnen das Gefühl 
zunehmender Souveränität hervorgeht. Denn das halte ich für eine ent-
scheidende Grundlage um eigene Stabilität herzustellen. 

Wer über diese Souveränität nicht verfügen kann, den möchte ich 
warnen vor Übnungen zur Sensibilisierung, wie sie etwa im Kapitel 
Angst des Wissenschaftlers vor der Imagination beschrieben sind. 

Menschen, die von sich aus zu Bilderfluten neigen, enden in der 
Psychiatrie, wenn sie diese Fluten anfachen ohne gleichzeitig die innere 
Kraft zu haben, sich dem auch aussetzen zu können. Die oben geschil-
derte Situation kann dann einen ganz anderen Verlauf nehmen: Die 
Prügelei findet dann seelisch wirklich statt und endet möglicherweise 
mit einem Verfolgungswahn. ("Horrortrip")

Wer also den Eindruck hat, dass er von Bildern heimgesucht wird, 
die ihm seine Autonomie nehmen, den möchte ich ausdrücklich warnen 
vor irgendwelchen sensibilisierenden Übungen. Er möge lieber intensiv 
Sport treiben, um zuerst den eigen Leib sich anzueignen (Mens sana in 
corpore sano: Ein gesunder Geist braucht einen gesunden Körper). 

Sport fristet meines Erachtens in Anthroposophischen Reihen zu 
unrecht ein Schattendasein. Ich habe selbst vor einem Jahr begonnen 
regelmässig zu trainieren (Laufen und Radfahren) und geniesse das 
Gefühl, richtig "da" zu sein. 



26 27

Nun könnte man vermuten, dass so ein sich Verbinden mit dem Kör-
per der Sensiblität abrtäglich sei. Ich habe diese Vermutung bisher nicht 
bestätigen können. Auch die geschilderte Szene in Lappland trat ein, 
nach durchaus kräftiger Belastung des Körpers.

Glücklicherweise verfügt die Seele über natürliche Abwehrmechanis-
men (siehe im Abgrund scheitern) wie Furcht, um sich vor dem Instabil-
Werden durch zu grosse Sensibilität zu schützen.

(Endnotes)
1 Wie diese Bilder zu verstehen sind und wie sie entstehen wird im 

Kapitel Imagination (S. 15) behandeln.
2  Etwa Rudolf Steiner Geheimwissenschaft im Umriss. Kap. Pfad der 

höheren Erkenntnis.



28 29



28 29

Die Angst des Wissenschaftlers 

vor der Imagination

Als ich vor einigen Jahren im Grossen Saal des Goetheanum in einem 
Mysteriendrama Rudolf Steiners sass, begann, bevor sich der Vorhang 
öffnete, in einiger Entfernung von mir ein Wecker elektronisch erzeugte 
Pieptöne von sich zu geben. Erschrockenes Rascheln des oder der Be-
sitzerIn, bis das Piepen verstummte. Die Szene begann. Nach einigen 
Minuten erscholl allerdings das gleiche Piepen erneut. Wiederholtes Ra-
scheln, diesmal mit mehr Erfolg: Das Piepen war endgültig verstummt. 
Um mich eine Atmosphäre von ärgerlichem Schweigen: Man sah mög-
lichst konzentriert auf die Bühne und tat so, als ob nichts gewesen sei.

Märchenhaft

Beim zweiten Piepen hatte ich jedoch den mich überraschenden Ein-
druck: «Warum hört mich denn keiner?» Ich liess mich also auf ein 
Gespräch ein, indem ich meinen Arm bereit hielt, als kleine Bank zu 
dienen, und prompt setzte sich ein Männlein darauf und sah mich mit 
grossen Augen an. Ich begann ihm zu erklären: «Das ist jetzt gar nicht 
der richtige Moment, in dem du rufst!» Verdutzt hörte der Kleine zu und 
– seine Aufmerksamkeit ausnutzend – erklärte ich ihm: «Wir Menschen 
sehen hier ein wichtiges Schauspiel; da geht es darum, wie Menschen 
lernen können, dass sie deine Welt auch sehen.» Das Männlein zwin-
kerte dankbar mit den Augen und schwupp, war es von meinem Arm 
verschwunden.

Wissenschaftlich

Diese kleine Geschichte läuft Gefahr, beim Leser einen ganz falschen 
Eindruck zu erwecken. Sie ist nur eine imaginative Erzählung. Nicht, 
dass es das «Männlein» nicht gäbe, auch «sass» es natürlich auf meinem 
Arm, aber es hatte kein Gewicht und war ganz und gar unsichtbar. Für 



30 31

sonnige Gemüter ist obige Beschreibung wohl ganz hinreichend, aber 
für den wissenschaftlichen Verstand sehr unklar, weil nicht deutlich ist, 
welchen Realitätsgrad das «Männlein» eigentlich hat. Deshalb sei die 
ganze Situation nochmals bewusstseinsmässig analysiert. 

Nach dem zweiten Piepen hatte ich also einen Eindruck, den ich, in 
Worte gefasst, so wiedergeben würde: «Hallo! Warum hört mich kei-
ner.» Aber die Worte sind nur der sprachliche Ausdruck, um mich dem 
Leser mitzuteilen, es waren keine Worte zu hören. Entsprechend könnte 
ich die Stimmung auch ganz anders, etwa in eine auf sich aufmerksam 
machende Geste übertragen: jemand schwenkt ein rotes Fähnlein. Der 
Eindruck selbst war für mich überraschend, ich war eigentlich auf 
die beginnende Szene konzentriert, anschliessend auch bereit, in das 
allgemeine «Unverschämtheit, einen Wecker piepen zu lassen» meiner 
Umgebung einzustimmen. Ich habe dann mir aber versuchsweise vor-
gestellt, es sässe der «kleine Störenfried» auf meinem Arm. Natürlich 
war da nichts zu sehen gewesen. Weiter habe ich mir vorgestellt: Wenn 
er da wirklich sässe, was hätte ich ihm dann zu sagen. Dies erzählte ich 
ihm dann auch, indem ich innerlich mit ihm sprach, so wie man sonst 
sich selbst Gedanken erzählt, wenn man etwas gedanklich zu bewältigen 
sucht. Seine Grösse entsprach der Bedeutung des Geschehens: Er war 
(für mich) klein, weil ich die Episode selbst als «nebensächlich» einstuf-
te, und weil sein Verhalten mir keinen «gewaltigen», sondern eher einen 
lausbubenhaften Eindruck machte. (In dieser Bewertung sollte ich mich 
täuschen, wie ich erst 15 Jahre später merkte: s. S. 41)

Die Quelle der dabei dann entstehenden Stimmungen zunächst der 
Aufmerksamkeit und dann der Dankbarkeit sind jedoch schwieriger zu 
lokalisieren, da ich ja selber ein Interesse daran gehabt habe, dass mein 
«kleiner» Zuhörer auch aufmerksam zuhört und sich dann bedankt. 
Diese Erwartungen können selbst zu Quellen der Einbildung werden: 
Ich «sehe», was ich erwarte (Projektion).

Die gebildeten Vorstellungen sind hier Hilfsmittel, um die entstehen-
den Stimmungen oder Eindrücke zu differenzieren und zu entwickeln. 
Sie sind in ihrer Form ähnlich subjektiv wie Traumbilder, sind also nicht 
«wörtlich» zu nehmen, sondern wollen gelesen werden, um auf den «da-
hinter» liegenden Sinn zu verweisen.



30 31

Gefühl für die Wahrheit

An dieser Stelle wird deutlich, dass es eine feine innere Wahrnehmung 
erfordert, um zwischen Projektion und Eindruck zu unterscheiden. Hier 
setzt denn auch die Kritik des Wissenschaftlers an, der schnell bereit ist 
zu zweifeln, ob diese notwendige Unterscheidung überhaupt geleistet 
werden kann. Zumindest für sich selbst wird er meist in Frage stellen, ob 
auf diese Weise etwas Wirkliches zustande kommen könne. Allerdings 
hindert er sich mit diesem Vorurteil, überhaupt je eine andere Erfah-
rung zu machen. Nun wäre er aber gerade aufgrund seiner erkenntnis-
kritischen Haltung geeignet, an dieser Stelle seriöse Untersuchungen zu 
machen und nicht auf Projektionen hereinzufallen. Leider verhindert 
jedoch die gängige wissenschaftliche Ausbildung gerade diese Feinfüh-
ligkeit, da wissenschaftliche Beweise gewöhnlich äussere Beweise sind, 
d. h. dieses innere Wahrheitserlebnis nicht selbst zum Thema erheben, 
sondern mit Beweisketten neue Erfahrungen auf alte zurückführen.

Dass diese Beweisketten selbst auf diesem Wahrheitsgefühl (Evidenz) 
beruhen, wird dabei deshalb übersehen, weil das Evidenzerlebnis meist 
durch Schlusstechnik (Logik) ersetzt wird.

Evidenz-Übung

Um auf diesem Felde mehr Sicherheit zu gewinnen, kann eine kleine 
Übung helfen: Eine Primzahl ist eine Zahl, die nur durch sich selbst und 
durch 1 teilbar ist. Man kann sich nun klar machen, das 2 die einzige gerade 
Primzahl ist, weil «gerade» heisst: die Zahl ist durch 2 teilbar. 4 ist also keine 
Primzahl. Nun kann man versuchen, 4 mit der gleichen Überzeugung als Prim-
zahl zu denken und beobachten, wie das Denkerlebnis verschieden ist: Es ist von 
der sicheren Einsicht begleitet, es stimmt nicht, es ist willkürlich. Man macht 
also parallel zwei Erfahrungen: Man weiss (Erfahrung 1), dass es nicht stimmt 
(Erfahrung 2). Den gleichen Erfahrungsunterschied kann man aufsuchen, wenn 
man den Unterschied zwischen einem gesehenen Löffel und einem vorgestell-
ten Löffel untersucht. Wer mit diesen Unterschieden in innerer Unbefangenheit 
umgehen kann, der findet auch das Kriterium zwischen Eindruck und Einbil-
dung zu unterscheiden. Diese Unterscheidung ist schwierig, aber möglich.



32 33

Ob man überhaupt Eindrücke hat, ist sicher auch eine Frage der 
Begabung. Aber Sensibilität lässt dich durch Übungen auch schulen. 
Allerdings werden die meisten Eindrücke durch Vorurteile verdeckt, 
sodass sie gar nicht die rechte Würdigung erfahren. Diese Vorurteile 
werden durch die oben beschriebene Unsicherheit gestärkt: «Es ist doch 
alles bloss Einbildung.»

Imagination: Wesensbekleidung

Aus dem Beschriebenen kann deutlich werden: bei diesem Ansatz steht am 
Anfang der Eindruck (Inspiration), den ich mir mit Hilfe der Imagination 
(Bildgeschichte) zum Bewusstsein bringe. Meine Bilderfähigkeit dient mir, 
um meinen Eindruck zu differenzieren. Man könnte sagen, ich benutze Bil-
der, um die sich mir nähernden Wesen zu bekleiden – und merke erstaunli-
cherweise, ob und in wiefern diese Kleider den Wesen «stehen» oder ob ich 
sie unvorteilhaft angezogen habe. Im Sinne einer „exakten Phantasie“ Goe-
thes ist die Seele aufgerufen, den sich ergebenden Eindruck in ein möglichst 
passendes Bild zu prägen und damit den Eindruck zu beleuchten. 

Imagination: 
Beleuchtung der Geistwesen mit eigenem Licht

Rudolf Steiner charakterisiert die hier in Betracht kommenden Vorgänge in 
seinen Ausführungen über die Chymische Hochzeit des Christian Rosen-
kreutz so: „Beim übersinnlichen Wahrnehmen ist eine viel regere, bewußtere 
Betätigung der Seele vorhanden als beim sinnlichen. – In dem Falle des Wan-
derers zur «Chymischen Hochzeit» wird diese Betätigung durch den Bildekräf-
teleib ausgeübt, wie im Falle des physischen Sehens durch den sinnlichen Leib 
vermittels der Augen. Diese Tätigkeit des Bildekräfteleibes läßt sich vergleichen 
mit der Erregung von ausstrahlendem Licht. Solches Licht trifft auf das sich 
offenbarende Geistwesen. Es wird von diesem zurückgestrahlt. Der Schauende 
sieht also sein eigenes ausgestrahltes Licht, und hinter dessen Grenze wird er das 
begrenzende Wesen gewahr. (...) Das Geistwesen hat objektive Wirklichkeit; das 
Bild, durch das es sich offenbart, ist eine durch das Wesen bewirkte Modifikation 
in der Ausstrahlung des Bildekräfteleibes. (...) Der Träger der Imagination fügt 



32 33

diese zu dem bezeichneten geistigen Wesen oder Vorgang mit derselben inne-
ren bewußten Freiheit hinzu, mit der ein Wort oder ein Satz als Ausdruck für 
einen sinnlichen Gegenstand gebraucht wird. Es kann derjenige, welcher keine 
Erkenntnis von dem Wesen der geistigen Welt hat, auf den Gedanken kommen, 
daß es völlig unnötig sei, diese in bildlosen Erfahrungen sich offenbarende geisti-
ge Welt in Imaginationen zu kleiden, die den Schein des Visionären hervorrufen. 
Dem ist zu erwidern, daß zwar nicht die Imagination das Wesenhafte ist, das 
geistig wahrgenommen wird, daß sie aber das Mittel ist, durch das dieses We-
senhafte in der Seele sich offenbaren muß. So wenig man eine sinnliche Farbe 
ohne bestimmte Tätigkeit eines Auges wahrnehmen kann, so wenig kann man 
ein Geistiges erleben, ohne daß man von innen heraus ihm mit einer bestimmten 
Imagination begegnet. Dies hindert nicht daran, bei der Darstellung geistiger 
Erlebnisse, die durch Imagination gemacht sind, sich reiner Begriffe, wie sie in 
der Naturwissenschaft oder Philosophie üblich sind, zu bedienen.“1

Welchen Wert haben Bilder 
für die übersinnliche Erkenntnis?

Galt noch in der Zeit des alten Testamentes: Du sollst Dir kein Bildnis 
machen, so zeigt sich heute, dass beispielsweise Stimmungen ohne die 
Verwendung von Bildern kaum zu fassen sind. Besonders aber über-
sinnliche Erfahrungen bedürfen der Bilder, um sich ihrer bewusst zu 
werden; zu schnell huschen sie sonst über den Seelenhintergrund und 
verschwinden wieder im Unwesentlichen. 

In der übersinnlichen Erfahrung ist der Zusammenhang von Sinn (s. Kap. Lesen 
im Buche der Natur) und Bild (Imagination) – mindestens anfänglich – nicht klar 
überschaubar. Die Seele kann sich Bildern aussetzen und von da aus nach dem 
zugehörigen Sinn suchen, oder sie kann versuchen den zunächst als Stimmung auf-
tretenden Sinn durch Bilder zu verdichten. (Ich möchte hier das vage Erscheinen 
von übersinnlichen Eindrücken erst einmal mit „Stimmungen“ beschreiben.)

Geisteswissenschaft und Psychiatrie

Die Verständigung über den Sinn, der Bildern zugrunde liegt, ist eine 
Grundlage einer Geisteswissenschaft, die sich an die Stufe des Studiums 



34 35

anschliesst. Dass Wissenschaftler sie kaum betreten, liegt weniger daran, 
dass die Erfahrungen bei ihnen nicht auftreten sondern hauptsächlich 
daran, dass diese Erfahrungen eher unauffällig und im Hintergrund der 
Seele stattfinden und damit nicht durch den Filter der gewohnten Er-
kenntnisgrammatik hindurchkommen. Die Seele findet sich oft in einem 
Widerspruch: Einerseits sehnt sie sich nach «übersinnlicher Erfahrung», 
andererseits verfügt sie über wirksame Abwehrmechanismen, um sich vor 
der Innigkeit und Verbindlichkeit gerade dieser Erfahrungen zu schützen. 
Dieser Schutz ist oft wohl ganz berechtigt, weil die Seele über genügend 
psychische Stabilität verfügen muss (Siehe Kap. Prugelie in Lappland), um 
die eigene Integrität nicht zu verlieren. Mit anderen Worten: Ohne den 
Hüter der Schwelle, der die Seele am unvorbereiteten Eintreten in geistige 
Erfahrungen hindert, wäre die Seele gefährdet, mit Vorgängen und Wesen 
der geistigen Welt so zusammenzufliessen, dass sie, anstatt ihre Eigenheit 
zu verfeinern, sich ihr fremden Einflüssen überlässt und so in eine Abhän-
gigkeit gerät, die schliesslich psychiatrisch behandelt werden muss.

Katathymes Bilderleben (Tagtraum-Technik)

Ein Verfahren, das in der Seele schlummernde Bildvermögen wachzuru-
fen, wurde systematisch von Hanscarl Leuner (Göttingen) in der Mitte 
des letzten Jahrhunderts entwickelt, obwohl bereits Johannes H. Schultz 
in seiner Oberstufe (1932) des Autogenen Trainings auf solches Bildver-
mögen der Seele gestossen ist. Im von Leuner sog. katathymen Bilderleben 
(heute: Katathym imaginative Psychotherapie oder Tagtraumtechnik) – es 
wurde später teils von Rückführungstherapeuten übernommen – wird 
der Klient zunächst in eine Entspannung geführt, dadurch entsteht eine 
Lockerung im Verhältnis zu seinem physischen Leib. Dieser Zustand ist 
eine Vorstufe zur Hypnose, aber dennoch nicht mit ihr zu verwechseln, 
da der Entspannte die Souveränität (wie in jeder normalen Meditation) 
über sich völlig behält und in jedem Moment abbrechen kann, indem 
er etwa seine Muskeln spannt und in das Tagesbewusstsein zurückkehrt. 
In dieser Entspannung (Lockerung) wird ihm ein Bildmotiv empfohlen: 
Etwa: „du stehst an einer Lichtung, Schildere was du siehst. Es nähert sich 
jemand. Was passiert jetzt? Wie sieht er aus? Was sagt er?“ usw. Dieses 



34 35

Verfahren wird mitunter auch als geführte Meditation bezeichnet. Tat-
sächlich treten in der Seele, wenn sie nicht durch irgendwelche Erleb-
nisse (z.B. Schocks) blockiert ist, die vorgeschlagenen (suggerierten) 
Erlebnisse auf. Was sich abspielt, ist mitunter ganz überraschend und 
nicht vorhersagbar. Die Bilder, die die Seele hervorholt, sind jedoch 
keineswegs zufällig. Anamnestische Verfahren der Tiefenpsychologie 
nutzen diese Bilderfähigkeit, um an in der Seele verschüttete oder un-
ter Verschluss stehende Erlebnisse und Verletzungen heranzukommen. 
Übersinnliche Einflüsse können hier als Bilder erscheinen.

Von der Imagination zur Inspiration 

Anthroposophische Autoren (Jostein Saether, Heide Oehms) haben ne-
ben jeweils anderen Methoden auf ein der Tagtraum-Technik ähnliches 
Verfahren zurückgegriffen und ihre Erfahrungen publiziert2  Allerdings 
bestimmt sich der Meditierende selbst Ausgangsbild und Dauer. Unge-
wohnt ist die Haltung: nach einer bildhaften Vorbereitung Bilder kom-
men zu lassen: "Ich steige in eine Höhle, schaue mir alles genau an und 
kehre schliesslich ans Tageslicht einer neuen Landschaft zurück". Die so 
entstehenden Bilder weisen aber immer auf eine Bedeutung.

Um diesen Ansatz als Forschungsmethode würdigen zu können, muss 
die Frage geklärt werden, welche Quellen speisen die Bilder? Dass seeli-
sche und leibliche Quellen reichlich sprudeln können (ein auftauchen-
der gewaltiger Löwe kann auch Bild für ein von der Verdauung zu bewäl-
tigendes Fondue sein), zeigt sich schnell. Dies gilt aber für alle seriösen 
meditativen Verfahren: Sie vermeiden die Begegnung mit dem eigenen 
Doppelgänger nicht. Es wäre kurzschlüssig, allein deshalb ein solches 
Verfahren zu verwerfen, weil es zunächst Facetten des eigenen Doppel-
gängers der Seele vor Augen führt. Hier ist aber die Frage entscheidend: 
Treten Bilder auf, die geistige Bedeutung haben, indem sie beispielsweise 
auf frühere Erdenleben verweisen? Wie gewinnt man Sicherheit über die 
tatsächliche Bildquelle? Wie hängt der Sinn (Inspiration) mit den Bildern 
(Imagination) zusammen? Ich möchte diese Verfahren projizierende 
Verfahren nennen, weil sie einen zunächst noch unbewusst bleibenden 
Sinn auf der inneren Leinwand verbildlichen. Dieser Sinn muss dann 



36 37

nachträglich gedeutet werden, wobei die Hoffnung ist, dass der, der die 
Bilder hat, in sich auch den Quell der Deutung trägt. 

Ferner muss der Fokus der Meditation im Voraus bestimmt werden: 
Der Meditierende wendet sich an ein ihm nahestehendes geistiges We-
sen, z.B. seinen Engel, mit der Bitte, ihn in der rechten Art in der Medi-
tation zu führen, und hofft im Weiteren, dass diese Führung stattfindet. 
Auch dies ist etwas ungewohnt, weil sonst bei einer Spruchmeditation 
der Spruch, bei einer Bildmeditation das Bild diese Funktion selbst 
übernimmt. Aber man darf wohl annehmen, dass geistige Wesen, wenn 
sie sehen, dass jemand eine Verbindung sucht, sich darauf einstellen und 
auf diese Weise eine Führung versuchen. Allerdings liegt diese Führung 
mindestens im Beginne ausserhalb des Bewusstseins, und bedarf daher 
nachträglich der Rechtfertigung. Diese Rechtfertigung kann dadurch 
erfolgen, dass der Meditierende mit den entstandenen Bildern lebt, und 
sieht, wie sie sich im Laufe der Zeit verändern, und ob und in wieweit 
sie sich im Leben bewähren.

Da bei diesem Verfahren Bilder ohne grosse Anstrengung in der 
Seele auftauchen, stellt sich die Frage, ob die Seele in der Lage ist, die 
auftauchenden Bilder wirklich zu bewältigen. Hier berührt die inne-
re Entwicklung Fragen der Psychologie und Psychiatrie: Psychotisch 
veranlagte Menschen, bei denen Bilder inflationär werden, sollten sich 
besser von solchen projizierenden Verfahren fernhalten, wenn sie nicht 
überhaupt jede imaginative Schulung meiden sollten. Auf der anderen 
Seite ist eine Sensibilisierung der Seele eine Voraussetzung, um über-
haupt von der übersinnlichen Welt berührt zu werden.



36 37

(Endnotes)
1  Aus: Rudolf Steiner Die Chymische Hochzeit des Christian Rosenkreuz in 

GA35
2 (1) Jostein Saether: Wandeln unter unsichtbaren Menschen.

Eine karmische Autobiographie. 1999. 324 S. 22,5 cm. Kartoniert. 528gr. 
ISBN: 3-8251-7257-0 

(2) Heide Oehms: Karma-Erkenntnis, warum? Innere Entwicklung 
als Grundlage geistiger Fähigkeiten. 2. Aufl. 2000. 269 S. 22,5 cm. Kartoniert. 
422gr. ISBN: 3-8251-7255-4



38 39



38 39

Lesen im Buche der Natur

Über die Inspiration

Wir haben gesehen, daß der Umgang mit Bildern und Imaginationen naiv 
beginnen darf, aber im weiteren Verlauf zu Kriterien führen muss, die Licht 
auf den Wert und den Realitätsgehalt dieser Bilder werfen. Nun wollen wir 
diese ‹Qualitätssicherung› im Hinblick auf die Inspiration erweitern.

Jedes Bild hat einen Rahmen. Durch ihn wird das Bild erst zum Bild. 
Denn typisch für ein Bild ist, daß es Bild von etwas ist, nicht aber sich selbst 
meint und sich so gegen seine Umgebung abhebt. Das betonen wir, indem 
wir unsere Bilder rahmen. Sogar gegenstandslose oder ‹abstrakte› Bilder 
sind Bilder von etwas: Auch sie meinen nicht sich selbst. Nur als Restau-
rator und Kunstwissenschaftler interessieren wir uns für das Material, aus 
dem das Bild besteht, als Betrachter dagegen lassen wir uns durch das Bild 
beeindrucken. Dabei hilft uns der Rahmen als Kontrast zur Umgebung. 
Rahmen schälen Bilder aus der Gleichgültigkeit ihrer Umgebung heraus.

Was zunächst für das Gemälde gilt, läßt sich leicht auch auf andere 
Kunstgattungen erweitern. So etwa dient der Auftritt beim Konzert als 
Rahmen, um das Musikstück in seiner Zeitgestalt aus dem Alltag heraus-
zuheben. Ja, es hängt eigentlich nur von meiner Haltung ab, ob ich mir et-
was zum Bild werden lasse und es damit aus der Gewöhnlichkeit ‹heraus-
rahme›. Wenn ich bereit bin, ‹etwas› auf seinen Ausdruck hin anzusehen, 
wird es zum Bild. Bleibe ich aber dabei stehen, daß ich nur in den Weiten 
des Bildes lustwandle, wird mir sein Sinn, das heißt das Gemeinte, ver-
borgen bleiben. (Weshalb ‹Imaginationen› auch keine Erkenntnisse sind, 
sondern Herausforderungen, nach dem zugehörigen Sinn zu suchen.) 
Zunächst sind Bilder Fragen und ihre Rahmen Fragezeichen. Damit sind 
sie aber bereits als Schrift entdeckt, die gelesen werden will.

Auf den Sinn blicken können

Wer liest, blickt zwar auf die Buchstaben, aber er richtet seine Aufmerk-
samkeit nicht auf das Besondere der Buchstaben, sondern sucht – sofern 



40 41

er des Lesens und der Sprache kundig ist – auf das Gemeinte zu blicken 
(siehe Kasten Von der Imagination zur Inspiration). Bei genauerem Hin-
sehen zeigt sich, daß Lesen heißt: die Lesezeichen (Buchstaben) wegräu-
men. Der Leser dieses Textes wird (bisher) kein besonderes Augenmerk 
darauf verwandt haben, daß dieser Text in einer Serifen-Schrift gedruckt 
ist, daß die Absätze nach Zwischenüberschriften keine Einzüge haben 
und so weiter. Im Gegenteil: Die Aufmerksamkeit auf die Serifen (kleine, 
abschließende Querstriche am oberen und unteren Ende der Buchsta-
ben) wird das Verständnis behindern. Der Leser wird bemerken, wenn 
er nach diesen Querstrichen sucht, dass er den Lesefluß unterbrechen 
muß, um seine Aufmerksamkeit der Schrift selbst zuzuwenden. Das 
zeigt schon beim gewöhnlichen Lesen, daß der Leser das Gesehene stän-
dig wegschaffen muß, um auf den Sinn blicken zu können. 

Das Gleiche gilt beim Hören: Auch hier interessiere ich mich nicht 
für die Höhe oder Rauhheit der Stimme, auch nicht für die Artikulati-
on, soweit sie mich nicht am Verständnis hindern. Ja, selbst die Sprache 
spielt keine Rolle, sofern ich sie beherrsche. Im Verstehen suche ich 
auf das vom anderen Gemeinte direkt durchzublicken, die sinnliche 
Vermittlung aber auszublenden. Allerdings kann auch die Stimme 
selbst wieder Ausdruck werden. Sie erzählt dann von der Stimmung 
des Sprechenden. Aber dann setze ich mich nicht mit den sinnlichen 
Parametern, wie Lautstärke und Klang auseinander, sondern versuche 
auch hier, sie zu lesen.

Auf diese Weise werde ich des Sinnes, des Gemeinten oder der 
Stimmung unmittelbar inne: Es ist nicht ein Zusammenstückeln von 
Bruchstücken, die in der Erkenntnis enden, sondern der Sinn wird 
unmittelbar und als Ganzes zugänglich. Natürlich können beim Ver-
ständnis eines komplexen Zusammenhangs zunächst nur Teileinsichten 
auftreten, aber die Teile dieser (komplexeren) Einsicht selbst sind wieder 
klar durchschaubar und bilden Ganzheiten, die sich ihrerseits verfeinern 
und vertiefen lassen.

Mit dem Modell des Lesens läßt sich recht gut die Besonderheit 
und das Auftreten einer Inspiration charakterisieren: Nachdem sich 
das Bewußtsein intensiv mit einem Inhalt (zum Beispiel einer Natur-
stimmung) erfüllt hat, wird dieser aktiv aus dem Bewußtsein entfernt. 



40 41

Anschließend blickt die Aufmerksamkeit auf das, was den Bewußtseins-
horizont daraufhin wie eine Antwort, ein Nachbild ausfüllt. Rudolf 
Steiner spricht für die Untersuchung der Aura sogar vom «Absugge-
rieren» des physischen Leibes, um einen «Durchblick» auf die Aura zu 
erreichen.3 Zwischen beiden Verfassungen liegt ein Sprung, der je nach 
Thematik, eigener Befindlichkeit und eigenen Fähigkeiten gelingt oder 
auch nicht gelingt. Die Sinneswelt sich zum Bild werden zu lassen, ist ein 
Schritt an die skizzierte Grenze. 

Leeres Bewußtsein herbeiführen

In ‹Grenzen der Naturerkenntnis› schildert Rudolf Steiner1, wie man 
über die gewöhnliche Sinneswahrnehmung hinauskommt, wenn «man 
nicht im gewöhnlichen Sinne mit Vorstellungen diese [Sinnes-]Wahrneh-
mungen beurteilt, sondern daß man sich symbolische oder andere Bilder 
schafft zu dem mit dem Auge zu Sehenden, mit dem Ohre zu Hörenden, 
auch Wärmebilder, Tastbilder und so weiter. Dadurch daß man gewisser-
maßen das Wahrnehmen in Fluß bringt, daß man Bewegung und Leben 
in das Wahrnehmen hineinbringt, aber in einer solchen Weise, wie es nicht 
im gewöhnlichen Vorstellen geschieht, sondern im symbolisierenden oder 
auch künstlerisch verarbeitenden Wahrnehmen, dadurch kommt man viel 
eher zu der Kraft, sich von der Wahrnehmung als solcher durchdringen zu 
lassen. [...] Man muß selbstverständlich nicht glauben, dies sei zu erreichen 
in kurzer Zeit.» Er schildert hier die Intensität und Verdichtung, die man 
einer Sinneswahrnehmung angedeihen lassen kann. Er weist dann dar-
auf hin, wie man so in das Gebiet des Lebendigen eintritt. Erst wenn die 
Schriftzeichen (Sinnesbilder) in genügender Intensität im Bewußtsein 
leben, kann sie die Inspiration (ihren Sinn) öffnen.

Obwohl jede Erkenntnis schon den Charakter der Unvorhersehbar-
keit hat – oder religiös gesprochen ein Gnadenakt ist –, sind wir nicht 
gewohnt, diesen Sprung systematisch einzuleiten. Oft scheitern wir an 
der Herbeiführung eines leeren Bewußtseins dadurch, daß wir es mit 
dem Zustand der Leere füllen wollen; nicht der Blick auf die Leere führt 
zu wirklicher Leere, da die Leere so Vorstellung bleibt, die das Bewußt-
sein erfüllt. Erst wenn wir uns beeindrucken lassen wollen, indem wir 



42 43

Mut haben, uns auf das einzulassen, was da vielleicht kommen könnte, 
nähern wir uns dieser Leere. So lange das Bewußtsein seine Aufmerk-
samkeit auf die Vorstellungsfläche fixiert, kommt es aus dieser Fixierung 
nicht heraus. Wir bleiben Beobachter der inneren Bühne. 

Ich selbst habe mich lange Zeit irritieren lassen, indem ich versuchte, 
ein leeres Bewusstsein dadurch herzustellen, dass ich mich auf dieses 
leere Bewusstsein zu konzentrieren versuchte, indem ich dachte: "Leeres 
Bewusstsein". Das führt aber nur dazu, dass man sein Bewusstein mit 
"leerem Bewusstsein" füllt: Es ist ein mit dem Begriff oder der Vorstel-
lung des leeren Bewusstseins gefülltes Beswusstsein. Erst als ich lernte 
hier für eine Fragehaltung einzunehmen, wurde die Haltung fruchtbar.

Es geht hier um eine Haltungsänderung: Ich muß bereit sein, mich 
mitnehmen zu lassen. Das setzt aber voraus, daß ich erst einmal alles zur 
Ruhe bringe, was als Alltagsnachklänge und Befangenheiten heraufspült. 
Will man das übend angehen, so empfiehlt sich zunächst eine Rückschau 
auf die Ereignisse des Tages: Hier ist der unbeteiligte Beobachter gefor-
dert, der diese Ereignisse gelassen wie eine mehr oder weniger bizarre 
Landschaft betrachtet. Auf diese Weise kann den Aufmerksamkeit hei-
schenden Tagesereignissen ihre Aufdringlichkeit genommen werden. In 
einem nächsten Schritt kann man nun alles ‹abfließen› lassen, was sich 
noch an Störungen und ungewollten Regungen dem Bewußtsein auf-
drängen möchte. Wenn dabei körperliche Entspannung eintritt, ist das 
eine gesunde Folge der geistigen Betätigung. Aus dieser wachen Ruhe 
kann man sich dann gezielt entschließen, sich dem Thema zuzuwenden. 
Je deutlicher und ausschließlicher der Entschluß gefaßt wird, desto be-
teiligter ist man als ganzes Wesen. Die Entschlußkraft sollte etwas vom 
Überschreiten des ‹Point of no Return› haben. (siehe dort)

Rosenkreuzmeditation als Übung zur Inspiration

In der ‹Geheimwissenschaft im Umriß›2 entwickelt Rudolf Steiner die 
Rosenkreuzmeditation, indem er darauf hinweist, daß der Schüler sich 
eine gefühlsgesättigte Vorstellung der Reinheit einer wachsenden Pflan-
ze und der Begierdenatur des Menschen bilden könne, die Stimmungen 
möge er dann in das Grün des Pflanzensaftes beziehungsweise in das Rot 



42 43

des Blutes zusammenziehen. In einem dritten Schritt kann er dann aus 
diesen Farben sieben Rosen als Ausdruck der Läuterung des Menschen 
bilden, die vor einem schwarzen Kreuz erscheinen, die die geläuterten 
bzw. noch ungeläuterten Teile der eigenen Wesenheit symbolisieren.

In dieser Meditation kann man sich damit vertraut machen, wie 
der Sinn (Läuterung) in das Bild (Rosenkreuz) eingreift, weil man alle 
Elemente (Sinn, Bild, Stimmung) selbst hervorbringt und so um die 
gegenseitigen Verhältnisse weiß. In der Inspiration findet die gleiche 
Verknüpfung von Sinn und Bild statt, wenn das Bild genügend stim-
mungsgesättigt ist. Es sei hier angemerkt, daß Inspirationen häufig auch 
kürzer oder länger nach den Erlebnissen, ja sogar ohne (vorherige) Bil-
der eintreten. Aber das gewöhnliche Bewußtsein wehrt diese Eindrücke 
als Einbildungen ab, weshalb zunächst das Üben an solchen selbstge-
machten Bildern eine gute Vorbereitung ist.

Inspiration und Wahrheit

In der konkreten Natur- und Lebensbeobachtung erscheinen Inspiratio-
nen oft mit einer Zartheit, die dem Zweifel des normalen Erkenntnisle-
bens nicht standhalten. Die Frage ‹Ist das wirklich so oder hast du dir das 
eingebildet?› bedarf in der Bewertung selbst einer Behutsamkeit, weil sich 
das ‹Gefühl für die Wahrheit› erst langsam ausbilden muß. In der Start-
phase wird man deshalb immer gut tun, seine Eindrücke durch Rückfra-
gen in der ‹Wirklichkeit› zu prüfen. Beide Extreme: die alles zersetzende 
Kritik (Zweifel) wie auch die leichtgläubige Bejahung (Aberglaube) sind 
Prüfsteine, an denen die eigene Erkenntnis sich klären muß. 

An der Prüfung durch das Leben, insbesondere durch die gelassene 
Betrachtung der Sinneswelt (Naturwissenschaft) kann sich ein Gefühl 
für die Wahrheit ausbilden. Es weist auf die dritte Stufe der höheren 
Erkenntnis, die Intuition, dem unmittelbaren Wissen durch ungetrenn-
tes Eins-Sein mit dem Wesen, dessen Begegnung (besser Er-Innerung) 
stattfindet. Sie deckt mir auch meine Einbildungen als solche auf, das 
heißt, sie zeigt, das solcher ‹Sinn› viel enger mit mir zusammenhängt, 
als mir lieb ist. Deshalb steht am Beginn dieser Entwicklung die Selbst-
erkenntnis. Die oft zarten Erlebnisse werden von eigenen Gewohnheiten 



44 45

erdrückt (Zweifel) oder aufgeblasen (Aberglaube). In beiden Fällen muß 
ich vorab klären, warum ich eher herrisch und unwirsch oder sklavisch 
und lustvoll auf meine Eindrücke reagiere. Es zeigt sich dann, daß das 
Durchschauen und Reinigen der eigenen Befangenheiten selbst Kräfte 
zur Verfügung stellt: Stabilität im Aushalten und Sensibilität im Erken-
nen.

Von der Imagination zur Inspiration

Hier noch eine ausführlichere Darstellungen des Übergangs von der 
Imagination zur Inspiration bei Rudolf Steiner:3 "Die Entwicklung bleibt 
nun aber innerhalb der imaginativen Welt nicht stehen. Der Mensch, der 
in ihr stehenbleiben wollte, würde zwar die in Verwandlung begriffenen 
Wesenheiten wahrnehmen; aber er würde die Verwandlungsvorgänge nicht 
deuten können, er würde sich nicht orientieren können in der neugewon-
nenen Welt. Die imaginative Welt ist ein unruhiges Gebiet. Es ist überall 
nur Beweglichkeit, Verwandlung in ihr; nirgends sind Ruhepunkte. – Zu 
solchen Ruhepunkten gelangt der Mensch erst, wenn er sich über die ima-
ginative Erkenntnisstufe hinaus zu dem entwickelt, was die ‹Erkenntnis 
durch Inspiration› genannt werden kann. – Es ist nicht notwendig, daß 
derjenige, welcher die Erkenntnis der übersinnlichen Welt sucht, sich etwa 
so entwickele, daß er zuerst in vollem Maße das imaginative Erkennen sich 
aneigne und dann erst zur ‹Inspiration› vorschreite. Seine Übungen können 
so eingerichtet werden, daß nebeneinander das geht, was zur Imagination, 
und das, was zur Inspiration führt. Er wird dann, nach entsprechender 
Zeit, in eine höhere Welt eintreten, in welcher er nicht bloß wahrnimmt, 
sondern in der er sich auch orientieren kann, die er zu deuten versteht. Der 
Fortschritt wird in der Regel allerdings so gemacht werden, daß sich zuerst 
dem Geistesschüler einige Erscheinungen der imaginativen Welt darbie-
ten und nach einiger Zeit er in sich die Empfindung erhält: Jetzt fange 
ich auch an, mich zu orientieren. – Dennoch ist die Welt der Inspiration 
etwas ganz Neues gegenüber derjenigen der bloßen Imagination. Durch 
diese nimmt man die Verwandlung eines Vorganges in den andern wahr, 
durch jene lernt man innere Eigenschaften von Wesen kennen, welche sich 
verwandeln. Durch Imagination erkennt man die seelische Äußerung 



44 45

der Wesen; durch Inspiration dringt man in deren geistiges Innere. Man 
erkennt vor allem eine Vielheit von geistigen Wesenheiten und von Bezie-
hungen des einen auf das andere. Mit einer Vielheit verschiedener Wesen 
hat man es ja auch in der physisch-sinnlichen Welt zu tun; in der Welt der 
Inspiration ist diese Vielheit doch von einem anderen Charakter. Es ist da 
ein jedes Wesen in ganz bestimmten Beziehungen zu andern, nicht wie 
in der physischen durch äußere Einwirkung auf dasselbe, sondern durch 
seine innere Beschaffenheit. Wenn man ein Wesen in der inspirierten Welt 
wahrnimmt, so zeigt sich nicht eine äußere Einwirkung auf ein anderes, 
die sich mit der Wirkung eines physischen Wesens auf ein anderes verglei-
chen ließe, sondern es besteht ein Verhältnis des einen zum andern durch 
die innere Beschaffenheit der beiden Wesen. Vergleichen läßt sich dieses 
Verhältnis mit einem solchen in der physischen Welt, wenn man dazu das 
Verhältnis der einzelnen Laute oder Buchstaben eines Wortes zueinander 
wählt. Wenn man das Wort ‹Mensch› vor sich hat, so wird es bewirkt durch 
den Zusammenklang der Laute: M-e-n-sch. Es geht nicht ein Anstoß oder 
sonst eine äußere Einwirkung zum Beispiel von dem M zu dem E hinüber, 
sondern beide Laute wirken zusammen, und zwar innerhalb eines Ganzen 
durch ihre innere Beschaffenheit. Deshalb läßt sich das Beobachten in der 
Welt der Inspiration nur vergleichen mit einem Lesen; und die Wesen in 
dieser Welt wirken auf den Betrachter wie Schriftzeichen, die er kennen-
lernen muß und deren Verhältnisse sich für ihn enthüllen müssen wie eine 
übersinnliche Schrift. Die Geisteswissenschaft kann daher die Erkenntnis 
durch Inspiration vergleichsweise auch das ‹Lesen der verborgenen Schrift› 
nennen."
(Endnotes)
1 Rudolf Steiner: Grenzen der Naturerkenntnis (GA 322). S.114

2 Rudolf Steiner: Die Geheimwissenschaft im Umriß (GA 13), S. 359

3 Rudolf Steiner: Geheimwissenschaft im Umriß (GA 13), S. 351–353.



46 47



46 47

„Es gibt kein Böses“ – sagte der Böse

Wie wird man geistiger Wesen im eigenen Bewusstsein gewahr? Die 
Erwartung, dass diese Wesen sich durch Bilder zu Erkennen geben, wird 
im Allgemeinen enttäuscht werden. Wie wir im Kapitel über die Imagi-
nation sahen, sind Bilder mehr oder weniger selbstgemacht. Wenn ich 
also Bilder geistiger Wesen erwarte, so kann diese Erwartung meist nur 
gestillt werden, wenn ich der in mir auftretenden Stimmung aktiv Bilder 
entgegenbringe. Aber auch wenn das Bewusstsein nicht bilderfähig ist 
(keine imaginativen Fähigkeiten geübt hat), kann es der Wirksamkeit 
geistiger Wesen inne werden.

Das lässt sich an einer einfachen Konzentrationsübung zeigen. Wir 
kennen die Situation ja gut: Ich konzentriere mich auf ein Streichholz 
und lande über das Baumsterben bei der letzten Aktion von Greenpeace. 
Aber kann man beobachten, wie eine Ablenkung auftritt? Ich behaupte, 
das Auftreten einer Ablenkung wurde noch nie beobachtet. Denn wäre 
sie beobachtbar, wäre es keine. Zur Ablenkung gehört, dass sie unbeob-
achtet bleibt. Rückblickend kann ich natürlich schon merken, dass mein 
Wille, mich auf das Streichholz zu konzentrieren erlahmt, dass dann 
sich anderes an seine Stelle setzt – und plötzlich bin ich nicht mehr Herr 
meiner selbst: Ich bin (von fremdem Willen) besessen, denn ich wollte 
ja konzentriert sein. Für mich war nun ausserordentlich aufschlussreich, 
diesen fremden Willen zu untersuchen: Was will er und wie macht er 
das? Was er will, ist schnell gesagt: er will gerade das, was ich nicht will! 
(Natürlich sollte man die Untersuchung hier verfeinern, das legt dann 
den Doppelgänger frei) Und wie macht er das? Auch das ist leicht zu 
bemerken: Er ist darauf angewiesen, dass ich ihn nicht bemerke! 

Für mich ist in dieser Übung die Grundnatur des Bösen beschrieben: 
Es wirkt, indem es sich verbirgt. Wird es durchschaut, ist die Wirkung 
vorbei: Ich kann es handhaben. „Hoffentlich“, wird mancher vielleicht 
denken. Ja natürlich, ich beschreibe hier die Wirkungsweise vor der 
Sucht, also den Irrtum. Die nächste Stufe in der Sucht besteht dann da-



48 49

rin, dass ich zu meinem eigenen Willen ein abstraktes Verhältnis habe: 
Ich sehe etwas ein, aber ich tue es trotzdem nicht (Vgl. Paulus-Zitat s. 
Kasten). 

Mit meinem Tun hält mein Erkennen nicht Schritt. Denn nicht, 
was ich will tue ich, sondern das, was ich verabscheue, das tue ich. ... 
Eigentlich bin ich es gar nicht selbst, der so handelt, sondern die mei-
nem Wesen einwohnende Sünde ist es. Und damit ist klar, dass in mir, 
d.h. in meinem physischen Leibe das Gute nicht wohnt. Das Gute zu 
wollen ist mir gegeben, es zu vollbringen, nicht. Nicht das Gute, das ich 
will, tue ich, sondern das Böse, das ich nicht will, das tue ich. Wenn ich 
aber das Tue, was ich nicht will, so bin ich eben nicht selbst das Subjekt 
meines Handelns, sondern die meinem Wesen einwohnende Macht der 
Sünde. Röm. 15 - 20 

Wie dieses Ablenkung in die Sucht übergehen kann zeigt das folgende 
Beispiel:

Gleich nach der Schule mußte ich ein Programm für ein Laborgerät 
zubereiten. In dieser Zeit saß ich oft ca. 40 Stunden/Woche hinter dem 
Bildschirm. Dabei habe ich die Zeit für das Erdenken der Programme 
noch gar nicht mitgerechnet. Oft fuhr ich dann nachmittags in das Re-
chenzentrum, um ein Programm „zum Laufen zu bringen“. Ungezählte 
Male machte mir die «Kiste» einen Strich durch die Rechnung: „Error“ 
oder «Fatal Error» war die Meldung der Maschine, also im Programm 
waren Fehler. Ich sehe mir den Computerausdruck an; ja natürlich, 
wenn ich so einen Unsinn programmiere, dann «kann das Ding ja 
nicht laufen." Ich korrigiere den Fehler, jetzt wird es sicher gehen. Nein, 
andere Fehler. Erneutes Suchen. Nach mehr oder weniger langem, kon-
zentriertem Nachdenken, das in seiner Art dem des Schachspielens ganz 
verwandt ist, konnte auch dieser Fehler behoben werden. – Aber jetzt 
wird es klappen. Nein, die gleiche Fehlermeldung, es war also doch noch 
etwas anderes falsch.

So geht das stundenlang. Wenn dann die Hoffnung steigt, daß das 
Ende der Sitzung nicht mehr fern sein kann, „bricht das System zusam-
men», d. h. das Programm, das die Maschine verwaltet, macht Fehler. 
Nun muß das System erst neu in die Maschine „geladen“, werden. Das 
dauert eine halbe bis zwei Stunden. «Blöde Kiste!» schimpfe ich vor 



48 49

mich hin. Solange ist kein Rechenbetrieb möglich. Soll ich nun nach 
Hause fahren? Doch das lohnt sich nur, wenn es wirklich länger als 
zwei Stunden dauert – also warten. Warten in einem Raum, der erfüllt 
ist vom dauernden Surren der verschiedenen Gebläse, beleuchtet vom 
bleichen Licht der Neonröhren. Fenster, geschweige denn Blumen, gibt 
es nicht. Milchweiß gekalkt, eine Tafel, ein paar Plastiktische, zwanzig 
Bildschirmgeräte. Einige Menschen, die so fade aussehen wie der Raum 
selbst: hohle Augen, schlappe Haltung, Bart, alles formlos im Ausdruck, 
die Gesichter bleich, teils ausgemergelt und ausgehöhlt. Und ich? – Auch 
nicht besser. Ich habe zwar noch immer keinen Bart, aber mein Blick 
stiert durch die Wände hindurch. Ich merke gar nicht, daß ich nur 
mit einem Auge sehe. Viele schielen hier mit einem Auge nach außen. 
– Also warten. Aber jetzt kommt die Wirkung der intensiven Arbeit an 
der Maschine: Es fängt an zu denken: könnte man nicht ein gewisses 
(nüchtern betrachtet: völlig belangloses) Problem viel eleganter da-
durch lösen, daß man... (Rollenaustausch: jetzt bin ich die Maschine 
und werde programmiert). Mit Hilfe meiner Intelligenz programmiert 
es mich. «Ich will eigentlich nicht! - Es wäre aber doch interessant und 
dann ausgesprochen elegant“. Es ist furchtbar, ich will nicht, aber ich 
kann nicht anders. 

Das hat man im Mittelalter bestimmt Besessenheit genannt. – Ah, die 
Kiste läuft wieder. Fast wie auf ein Kommando beginnt das Geklapper 
der Menschenhände auf den Tastaturen. – Ist ja klar, jetzt muss ich erst 
einmal die neue Idee testen, ob das tatsächlich funktioniert. Es funkti-
oniert natürlich nicht, weil Fehler drin sind. Nach zwei Stunden testen 
war immer noch eine «Macke“ im Programm. Immer erneutes Durch-
denken der Programmschritte. Da, das ist er, ja, das muß der Fehler 
sein. In fliegender Eile und mit fahrigen Bewegungen korrigiere ich und 
«baue» dadurch natürlich neue Flüchtigkeitsfehler ein. Als endlich alle 
beseitigt sind, kommt die große Enttäuschung: das Problem ist so gar 
nicht lösbar. Ärgerlich schiebe ich die Unterlagen zur Seite. Wieder war 
ich für Stunden Knecht der Maschine. Ich war ja eigentlich gekommen, 
um für das Laborgerät zu programmieren. Also daran weiter. Nach un-
gezähltem Versuch und Irrtum läßt sich das Problem zu einem vorläu-



50 51

figen Abschluß bringen. (Was ich damals noch nicht wissen konnte: das 
Programm wird später nie benutzt werden.)

Mir reicht‘s. Ausgehöhlt, unruhig und zerschlagen wie nach einer 
langen Autofahrt in dichtem Verkehr bei Nacht packe ich meine Sachen, 
verabschiede mich von den letzten der einsamen Kämpfer – die anderen 
sind vorher schon gegangen – mit: „Also Tschüss denn und viel Glück 
noch!“ – „Hm, ja danke“. Er sieht kaum auf und ich gehe. Nun ist es 
schon wieder hell geworden! Na, wenigstens die Morgenstimmung ist 
echt! Im Auto kommen die Gedanken an das alte, belanglose, aber un-
gelöste Problem wieder. Da – verflixt, mir kommt ein Einfall: so könnte 
es vielleicht doch lösbar sein. Soll ich zurückfahren? Die Situation ist 
unentschieden: eigentlich bin ich viel zu müde und habe außerdem 
gar keine Lust. Aber es zwingt: es wird wahrscheinlich doch so funkti-
onieren. Ich fluche halblaut auf die blöde Kiste, aber leihe ihr für heute 
morgen nur noch mein müdes Bewußtsein, zu sehen bekommt sie mich 
nicht. Bis an die Schwelle des Schlafes nagt dieses elende Problem an mir. 
Endlich kann ich in den Schlaf entfliehen.

*
Die Wirkung der widrigen geistigen Wesen ist verhältnismässig gut 

zu bemerken, weil sie mich aus dem Bewusstsein verdrängen und das 
gleichzeitig vertuschen wollen. Sobald man auf dieses Vertuschen nicht 
hereinfällt, kann man ihre Wirksamkeit im Bewusstsein beobachten. 
Das aber wirkt wie „Weihwasser“, das der Teufel bekanntlich scheut. 
Deshalb ist der Satz „Es gibt kein Böses“ selbst die Grundlage, auf der 
Böses wirken kann. Dieser Satz ist gerade wegen dieser Leugnung selbst 
ein „böser“ Satz. (Wem die Bezeichnung „Böses“ zu abgegriffen ist, der 
möge jeweils „Böses“ ersetzen durch „Wirksamkeit, die mich hindert 
souverän zu handeln“).

Die Wirkung guter geistiger Wesen ist viel schlechter zu bemerken, 
weil ihre Wirkung die Souveränität des Menschen streng achtet. Leicht 
übersieht man ihren Einfluss: „Donnerwetter, ich hätte gar nicht ge-
dacht, dass ich so gut bin, dass ich das erreichen konnte.“ Tatsächlich ist 
diese Verwunderung angebracht, aber auch hier steckt eine Verführung, 
diesmal in die Selbstüberhöhung. Denn bei Lichte besehen wirkte durch 
mich etwas, das dafür sorgte, dass das, was ich ahnend wollte, nun viel 



50 51

besser herausgekommen ist. Die guten Wesen warten auf meine Initiati-
ve und machen dann damit in der Welt das, was möglich ist – ohne mir 
diese Initiative zu nehmen. Wirken die Bösen wie Hemmer der Initiati-
ve, so die guten wie Verstärker.



52 53



52 53

Am Ende der absoluten Wahrheit

Über die Intuition

Während meines Physikstudiums geriet ich in eine Auseinandersetzung 
mit einem Professor für formale Logik: In seinem Seminar über Spino-
zas Ethik stellte er die Frage, was ein Axiom sei. Wer je mathematische 
Grundsatzvorlesungen gehört hat, weiss: „Ein Axiom ist eine unmittel-
bar evidente Aussage, die nicht weiter bewiesen werden kann.“ Als ich 
ihm dies antwortete, lächelte er überlegen und entgegnete: „Wir sind 
uns doch wohl darüber einig, dass die „Evidenz“ zu den überwundenen 
Dingen gehört!“ Darauf versetzte ich: „Das kann ja wohl nicht sein, 
sonst würden Sie doch gar nicht mit mir reden, da setzen Sie doch schon 
voraus, dass das, was Sie sagen, evident ist! Und zwar nicht nur für Sie, 
sondern auch für mich“. Nun lächelte er noch überlegener: „Nein, auch 
darüber haben wir schon nachgedacht; keinesfalls, ich glaube nur, dass 
das, was ich sage, wahr ist.“ Nun nahm er einen – wie ich fand – herab-
lassenden Ton an: „Aber bevor wir uns weiter verständigen, sollten Sie 
mal im Handbuch philosophischer Grundbegriffe unter Evidenz nachle-
sen.“ Das tat ich dann und fand, dass der von Rudolf Steiner geschätzte 
Franz Brentano hier die grundlegenden Untersuchungen gemacht hat: 
Die Evidenz, d. h. die Erkenntnissicherheit, kann nicht bewiesen werden, 
denn der Beweis müsste evident sein, man würde also voraussetzen, 
was man beweisen will. Man kann sie auch nicht widerlegen, denn die 
Widerlegung müsste evident sein, das aber wäre ein Selbstwiderspruch. 
Tatsächlich, in diesem (beweisfähigen) Sinne gehört die Evidenz nicht zu 
den philosophischen Dingen. Der Verstand kann nämlich mit der Evi-
denz gar nicht umgehen, weil sie sein Fundament ist, auf dem aus er seine 
Untersuchungen ausführt, das er aber nicht selbst untersuchen kann. 

Solange eine Philosophie, wie die formale Logik, keine Selbsterfah-
rung im Erkenntnisprozess zulässt, kann sie sich nur diesem festen 
Boden entziehen und im „als ob“ schweben: Folgerichtig kann der 
formale Logiker nur glauben, dass er recht habe, aber nie sicher sein, 
dass überhaupt irgendetwas wirklich existiere. Sicherheit gibt es für ihn 
nicht: alles bleibt zweifelhaft. Das ist eigentlich ein Rückfall in die Zeit 



54 55

vor den Kirchenvater Augustinus, der immerhin merkte, dass er an der 
Tatsache, dass er zweifelte, nicht zweifeln konnte.

Zornig schrieb ich nun ein kleines Traktat, um die Welt wieder in 
die Wirklichkeit zurückzurücken: Schon an einer einfachen Konzentra-
tionsübung kann man sehen, dass das, was man da tut, nämlich sich auf 
ein Thema konzentrieren, tatsächlich stattfindet, weil man es gerade tut 
und dass es ganz krank wäre, daran zu zweifeln, dass man sich konzen-
triert. Dass also auf diese Weise ein Boden gewonnen wird, der sich 
durch meine eigene Tätigkeit trägt und so Existenz sicherstellt, eben 
evident wird. Die Reaktion des Professors war enttäuschend (aber folge-
richtig, wenn der Verstand seine wackelige Welt verteidigen muss): „Das 
ist keine Philosophie, das ist Psychologie!“

Was hier auf dem Boden der Philosophie ausgetragen wurde, hat aber 
weitreichende Folgen: Etwa, dass es keine absolute Wahrheit gibt, oder: 
dass die Intuition eine Erkenntnis ist, die nicht irren kann.

Stufen zur höheren Erkenntnis

Imagination

Im Kapitel Lesen im Buche der Natur wurden Imagination und Inspira-
tion ausführlicher behandelt. Es zeigte sich dabei, dass die Imagination 
da beginnt, wo ich mir von Eindrücken Bilder mache. Zunächst mache 
ich meine Bilder allerdings (hauptsächlich) selbst: Ich schöpfe aus mei-
nem Bildervorrat, um mir meinen Eindruck bewusst zu machen. Dabei 
ist ganz klar, die Motive und Gestalten, Farben und Formen entstehen 
aus dem, was ich als Bildmaterial zur Verfügung habe. Mit zunehmender 
Zurückhaltung lerne ich, dies Material nicht willkürlich selber zu setzen, 
sondern es anzubieten, jeden Moment bereit, einen Eindruck zu verstär-
ken. Dabei sind diese Bilder immer Zeiger, Verweise auf etwas, das sie 
meinen: Sie sind Ausdruck von etwas, nicht das Eigentliche selbst. Wir 
sahen: Nur für einen Restaurator sind die (Materialien der) Bilder selbst 
das eigentliche, jeder Kunstbetrachter wendet seine Aufmerksamkeit 
nicht auf die verwendeten Pigmente oder den Bilderrahmen, sondern 



54 55

auf das, was sich durch das Bild zeigen will. Um das zu sehen, bedarf es 
einer anderen Erkenntnishaltung. Man muss die Bilder lesen lernen.

Inspiration

Bei der Inspiration werde ich des Gemeinten inne. Dieses Innewerden 
ist das eigentliche Verstehen: Ich weiss um den Sinn. Durch Inspiration 
entsteht Wissen. Alltägliche Inspirationen finden beim (verstehenden) 
Lesen und Zuhören statt. Der Sinn erscheint, vermittelt durch Zeichen 
(Buchstaben/Laute) und Sprache. Wir sahen auch, dass man nicht beim  
Verstehen darauf achtet, in welcher Schrift der Text abgefasst ist, in wel-
cher Sprache gesprochen wird (wenn ich sie nur verstehen kann), im 
Gegenteil ich muss von allem absehen, was Zeichen-Charakter hat. Das 
ist das Grundmodell jeder Inspiration, das Bild, die Imagination wird 
durchsichtig für ihren Sinn, wenn ich das Bild selbst „übersehen“ kann, 
wenn es mir gelingt, nur auf seine Wirkung, sein Gemeintes, eben seinen 
Sinn zu achten, nicht aber auf seine Repräsentation, die ja bei der Imagi-
nation anfangs obendrein meistens aus eigenen Mitteln gemacht ist.

Deshalb sind also weder Imaginationen noch Inspirationen im 
strengen Sinne (sichere) Erkenntnisse. Die Imaginationen sind Ver-
anschaulichungen von etwas, Inspirationen geben Kunde von diesem 
Etwas. Aber ob ich diese Kunde verstehe, d.h. sie in ihren angemessenen 
Zusammenhang einbetten kann, oder ob ich sie missverstehe, d.h. mich 
über den zugehörigen Zusammenhang täusche, oder mich täuschen 
lasse (was manche Inspiratoren anstreben. Wir rechnen sie deshalb 
nicht zu den „guten“ Geistern), das kann ich nicht ohne weiteres sicher-
stellen. Gleichwohl ist eine Vorbereitung der Inspiration das intensive 
sich Einleben in ein Bild (Imagination), in ein „Ausdruckhaftes“. In der 
Meditation wird dieses Leben im Bild zur Voraussetzung, um für das 
Gewahrwerden einer Inspiration bereit zu sein. Mit dem Bild richte ich 
mein Bewusstsein für ein bestimmtes Thema aus. Ich wähle vergleichs-
weise meine Blickrichtung. Im nächsten Schritt nehme ich meine Bild 
erhaltende Kraft zurück und trete in eine Verfassung der „Erwartung“, 
des grundsätzlichen Fragens, z.B. kindlich: „Was hat sich der liebe Gott 
dabei gedacht, dass er die Welt an dieser Stelle so angeordnet hat?“ oder 
ähnlich. Ob in diese Erwartung dann Sinn eintritt, wird die individuelle 



56 57

Erfahrung zeigen. Meist werde ich dann wieder zu (neuen) Bildern grei-
fen müssen, um den sich leise andeutenden Sinn im Bewusstsein sich 
entwickeln lassen zu können. In dieser Verfassung bleibt aber offen, in 
welchen Zusammenhang der sich bildende Eindruck gehört.

Intuition

Diese Sicherheit kommt erst in der Intuition zustande. Sie soll im 
folgenden genauer untersucht werden. Wie wir schon sahen, ist die In-
tuition die Verfassung, in der ich mich mit dem Seienden unmittelbar 
verbunden erlebe. Das ist zunächst da am einfachsten, wo ich dieses 
Sein selbst zum Dasein bringe, also geistig tätig werde. Das Erlebnis, das 
dann eintritt, wenn man darauf achtet – gewöhnlich achtet man nicht 
darauf, sondern hat nur das Objekt oder das Ziel der eigenen Tätigkeit 
im Bewusstsein –  kann man von verschiedenen Aspekten betrachten: 
Wesensmässig erlebe ich mein eigenes Ich in seiner hervorbringenden 
Tätigkeit: Ich bin es, der es macht, und der, der davon weiss und schliess-
lich der, der dies (nämlich, dass er weiss) erfährt. Gleichzeitig erlebe ich 
evident, d.h. zweifelsfrei, dass etwas ist, nämlich diese meine Tätigkeit. 
Hier schiebt sich nichts dazwischen, was irgendeiner Deutung bedarf, 
was also richtig oder falsch sein könnte.

Erkenntnistheoretisch muss man sagen, in der Intuition ist die Trennung 
von Subjekt und Objekt aufgehoben. In der sich selbst hervorbringenden 
Tätigkeit bei der Konzentration leuchtet das unmittelbar ein: Indem ich 
mich konzentriere, bin ich und weiss von mir als dem, der dies tut, und für 
den dies ist. Das hat Rudolf Steiner treffend in einem Wochenspruch formu-
liert: „Sich selbst erschaffend stets wird Seelensein sich selbst gewahr...“

Diese Grundform der Intuition zeigt bereits den grundlegenden 
Unterschied zwischen Wahrheit einerseits und Zitat oder Vermutung 
andererseits: Es gibt keine Wahrheit, an deren Zustandekommen ich nicht 
beteiligt bin. 

Vieles mag „richtig“ sein, Wahrheit wird es erst, wenn ich mich an 
ihrem Erscheinen beteilige. Die Folge dieser Erfahrung ist, dass es keine 
absolute, d.h. von mir abgelöste Wahrheit geben kann. Wahrheit ist also 
immer individuell. 



56 57

Ist das das Ende einer gemeinsamen Welt und hat am Ende der Kon-
struktivismus doch recht, der davon ausgeht, dass jeder in seiner eigenen 
Welt lebt? Um diese Frage zu klären, müssen wir Form und Inhalt einer 
Intuition getrennt betrachten. Der qualitative Inhalt, der Sinn der Intui-
tion ist die Inspiration. Sie vermittelt mir ein klares Verhältnis zur Welt. 
Die Form, wie dieser Inhalt in mir erscheint, ist aber schöpferisch, d.h. 
ich bringe ihn (mit) hervor.

Nun ist dieser Weltinhalt in der Intuition aber wesenhaft. In vorläu-
figer Beschreibung: Ich begegne als Wesen einem anderen Wesen. Diese 
Beschreibung ist ungenau, weil es sich nicht um eine „Begegnung“ im 
Sinne eines Gegenübers handelt, dies hätte mich hier und das oder den 
Anderen dort zur Folge, was ja typisch für ein Bewusstsein ist, das aus der 
Trennung von Subjekt und Objekt seine Wachheit bezieht. Es handelt 
sich hier vielmehr um das Gewahrwerden des Anderen in mir. Typischer-
weise kann man diese Situation kaum mit Substantiven beschreiben, die 
ja eher der gewöhnlichen Verfassung des Gegenstandsbewusstseins ent-
stammen. Am besten gibt die Relation „als“ die Verfassung in der Intui-
tion wieder: Ich als anderes Wesen. Die Entwicklungshöhe der Intuition 
liegt in der Klarheit, in der ich mir des Anderen bewusst werde. 

Vier Haltungen in der Sinneserfahrung

Schon bei den Sinneserscheinungen lässt sich der Weg verfolgen, wie 
man vom gewöhnlichen Gegenstandsbewusstsein, das die Welt nur re-
gistriert, aufsteigen kann zur Welt der Intuitionen, zu den welttragenden 
Wesen, die für den Bestand unserer Sinneswelt sorgen. Die Intuition 
gerade an der Sinneswelt aufzusuchen mag erstaunen, da man die In-
tuition als Wesenserkenntnis eher „irgendwo“ in der höheren geistigen 
Welt vermuten könnte. Ich knüpfe hier aber gerade an die Sinne an, weil 
sie aufgrund ihres hohen Grades an Unbestechlichkeit schon nahe an 
die Welt der Intuition heranführen. 

 Das gewöhnliche Bewusstsein wird von den Sinneseindrücken aufge-
stört und macht sie sich zu Gegenständen. Diese Haltung ist überlebens-
wichtig. Ohne sie würden wir den Alltag nicht bewältigen können. In 
der nächsten Stufe affizieren die Eindrücke: sie berühren mich, aber ich 



58 59

lasse mich (noch) nicht mitnehmen. Vielleicht entdecke ich schon einen 
mir fremden Willen, der dem meinen entgegensteht. Dieses Erlebnis 
ist für das gewöhnliche Bewusstsein zunächst besonders beim Tastsinn 
gegeben: Hier erlebe ich meinen Willen an der Welt, die diesem in ihrer 
Art widersteht. Das ist auch der Grund, warum wir geneigt sind, einer 
Erscheinung, die wir sehen und tasten können, Existenz zu unterstellen. 
Wenn ich mich aber noch weniger von meiner Umwelt abgrenze, kann 
ich entdecken, dass sie mich „infiziert“. Sie dringt durch ihre Eindrücke 
(eigentlich müsste ich jetzt von Einflüssen schreiben) in mich ein. Dies 
kann unbewusst geschehen und sich in Ermüdung (etwa nach einem 
Besuch einer Messeausstellung) oder Erfrischung (in einer natürlichen 
Umgebung) äussern. Einmal immunisiere ich mich gegen die Anste-
ckung, was auf die Dauer ermüdet, das andere Mal stärkt mich die Le-
benszauberkraft der anmutigen Landschaft. Unter dieser mehr die Le-
benskräfte aufrufenden Wirksamkeit der Sinneserscheinung gibt es aber 
noch eine tiefere Schicht, die zugänglich wird, wenn es gelingt, wach im 
eigenen Wollen die Welt aufzusuchen und ihrer inne zu werden.

Will ich mich auf diese Verinnerlichung einlassen, so muss ich meine 
Aufmerksamkeit auf das Dasein selbst richten lernen. Diese Aufmerk-
samkeit lässt sich schlecht charakterisieren, weil sie so fundamental ist: 
Sie beginnt mit dem Staunen, dass überhaupt etwas besteht. Solange ich 
es selbstverständlich finde, dass es die Welt mit „allem Drum und Dran“ 
gibt, bin ich in dieser Schicht noch nicht angekommen. Wenn ich aber das 
Thema dieses Staunens, eben die Existenz des Daseins in die Aufmerksam-
keit heben kann,  finde ich, dass ich eines Willens inne werde, der sich von 
meinem eigenen Willen durch Erhabenheit, Ausdauer und Universalität 
unterscheidet: Ein Weltenalter währender, Welten tragender Wille. (Diese 
Wertung findet im Nachhinein statt. Sie ist kommt zustande aus dem Ver-
gleich dieser intuitiven Wahrnehmung mit dem Wissen um die eigene Be-
grenztheit, die ja demgegenüber ganz ärmlich erscheint.) Dass die Sinnes-
welt diesen Willenscharakter hat, dessen ich mir in der Intuition bewusst 
werden kann, der aber auch ohne dieses Bewusstsein wirksam ist, bewirkt, 
dass ich die Sinneswelt schon im gewöhnlichen Bewusstsein als wirklich 
empfinde, eben wahrnehme. (Genauer: die Wahrnehmung mit dem zuge-
hörigen Begriff verbinde.) Deshalb kann man sich an der Erfahrung der 



58 59

Sinneswelt auch ein „Gefühl für die Wahrheit“ aneignen. Rudolf Steiner 
betonte einmal, dass dies der eigentliche Sinn der Naturwissenschaft sei: 
Dem Menschen in der Einsamkeit des Gegenstandsbewusstseins eine 
Wahrheitserfahrung zu ermöglichen, die dann auch Richtschnur werden 
kann für alle übersinnlichen Wahrheitserlebnisse (Intuitionen).

Das Innewerden fremden Wollens ist wohl eine Grundverfassung 
der Intuition. „Fremd“ meint: anfangs unbekannt, anders. Im Sinne des 
oben beschriebenen „als“ ist es aber gleichzeitig mein Wille, der „ge-
wollt“ wird. Bei grösserer Aufmerksamkeit entdeckt man – sofern man 
ein wenig die Qualität eigenen Wollens kennt, dass man nur soviel vom 
anderen Wesen erfasst, als man „umfassen“ kann. Hier wird deutlich, 
dass die Weite der eigenen Intuition eine Frage eigener Entwicklung ist. 
Christologisch gesagt: In der Erfahrung des mikrokosmischen Chris-
tus wird dieser im Prokrustes-Bett des eigenen Wesens gefunden. Des 
makrokosmischen Christus inne zu werden bedarf jedoch wohl einer 
Wesensweite, die so gross ist wie die ganze Welt.

Immer besteht die Intuition in einer Identifikation, einer willenhaf-
ten Identität. Diese Identität lebt „in“ mir, soweit mein Bewusstsein 
reicht. Das andere Wesen jedoch kann je nach seiner Entwicklungshöhe 
erheblich mehr umfassen (etwa den ganzen Seinsbestand des Kosmos).

Nachbemerkung

Der hier dargestellte Zugang zur Intuition wollte sich mir sehr lange 
nicht ergeben, weil ich nicht bereit war, über das Dasein selbst zu stau-
nen. Erst die Beschäftigung mit der Hierarchie der Throne innerhalb der 
Situationsmeditationen der 1. Klasse der Hochschule für Geisteswissen-
schaft wies den Weg in diese grundsätzliche Seinserfahrung.

Die Ausführungen dieses Kapitels kommet weitgehend im philosophi-
schen Gewand, um überhaupt die Aufmerksamkeit auf diese „sprachlose“ 
Welt hinzulenken. Wir verpassen sie gewöhnlich, weil wir nicht gewohnt 
sind, uns der „Erhabenheit des Seins“ im Dasein auszusetzen und daher 
zwar von den Wesen (Hierachien) getragen, aber uns ihrer nicht bewusst 
werden. Gleichwohl liegen diese Erfahrungen viel näher, als man zunächst 
meinen mag.



60 61



60 61

Barbarossa

Zusammenarbeit mit geistigen Wesen

Im Kapitel Die Angst des Wissenschaftlers vor der Imagination schrieb ich, 
dass ich während eines Mysteriendramas einem „Männlein“ Gelegenheit 
bot, auf meinem Arm Platz zu nehmen nachdem es in meinem Bewusst-
sein die Frage ausgelöst hatte: „Warum hört mich denn keiner?“ Ich hatte 
ihm dann liebevoll versucht klar zu machen, dass es jetzt störe.

Heute – bald 20 Jahre – später habe ich den Eindruck, dass ich damals 
die Situation nicht in ihrer ganzen Tragweite erfasst habe. Von der Exis-
tenz dieses „Männleins“ bin ich auch heute noch überzeugt, auch von 
seiner Grösse, wenn auch aus anderen Gründen. Aber heute würde ich 
seine Frage so formulieren: „Warum hörst Du mich denn nicht?“ Oder 
noch genauer: „Warum hörst Du nicht auf mich?“ Und meine damali-
ge Antwort würde ich heute unter Einbezug einer weitergeschrittenen 
Selbsterkenntnis auch umwerten: „Du störst mich“. Diese Haltung war 
dann wohl die Ursache für eine Kette von Pech und Misserfolgen. Alles, 
was ich in eigener Sache anfasste, war von unglücklichen „Zufällen“ be-
hindert. Hier ein Beispiel:

In meiner beruflichen Arbeit in der Krebsforschung habe ich mit einer 
Mischmaschine für die Präparation der Mistelsäfte für unser Krebsheil-
mittel zu tun. Diese Maschine geht auf Angaben Rudolf Steiners zurück. 
Sie besteht im Wesentlichen aus einem sehr schnell rotierenden grossen 
Teller, in dem Saft von Misteln, die im Winter geerntet wurden, gemischt 
wird mit Saft von Misteln, die im Sommer geerntet wurden. Diese beiden 
Säfte werden im Rand des Tellers unter extrem hohen Geschwindigkei-
ten (ca. 1900 Km/h) gemischt. Auf die Säfte wirken dabei Kräfte, die das 
55 000-fache der Erdanziehung betragen. (Teller: 10000 U/min, 1m Ø)

Diese Maschine liegt an der Grenze des technisch Möglichen, die erste 
Maschine, die diese Belastungen aushält, ist Anfang der 70‘er Jahre bei uns 
in Betrieb genommen worden. Mittlerweile haben wir eine zweite, baug-
leiche für die Produktion. Die erste dient mir zu Forschungszwecken.

Überlegungen führten nun dazu, die vorhandene Titan-Scheibe durch 
eine leichtere Kunststoffscheibe zu ersetzen. Im Verlaufe der Entwicklung 



62 63

dieser Scheibe geschah dann Folgendes: Da der Kunststoff selbst nicht 
lebensmittelfreundlich ist, muss er eine Schutzschicht haben, die eine Le-
bensmittelzulassung hat und den extremen Belastungen standhält. Nach 
einer Reihe von Misserfolgen fand ich schliesslich in einem kleinen Dorf 
eine Firma, die auf diesem Gebiet viel Erfahrung hat. Wir fanden sogar 
eine Schutzschicht, die die genannten Bedingungen erfüllt. Also Scheibe 
(200Kg schwer) in gemieteten LKW verladen und dort hin bringen. Das 
ganze lief innerhalb eines festgelegten Zeitplans, da es sich hier um Gross-
technologie handelt. (Bei Grosstechnologien sind die Hauptprobleme die 
Lieferfristen, da es für die Bearbeitung solcher Ungetüme nur wenige teure 
Maschinen gibt, die meist gut ausgelastet sind.) 

Einen Tag, bevor die Beschichtung der Scheibe fertiggestellt werden 
sollte, ruft mich der Zuständige dieser Firma an und sagt: „Es tut mir 
furchtbar leid, aber ich bekam während des Auftragens der Schutzschicht 
einen Telefonanruf. – Wir sind ins Reden gekommen... Dadurch ist die 
Schicht zu früh angetrocknet: Ich musste sie noch einmal abschleifen. Sie 
können die Scheibe leider erst in einer halben Woche holen.“ Dadurch 
verpasste ich aber bei der anderen Firma den lang geplanten Termin für 
die Benutzung ihrer Schleudergrube: „In zwei Wochen ist der nächste 
Termin möglich.“ Aber nein: Der Firma explodiert in der Zwischenzeit 
ein Testrotor in der Schleudergrube: 6 Wochen Reparaturzeit. Und immer 
wieder stellte ich mir damals die Frage: Sind das Zeichen, das Projekt ab-
zubrechen, oder bedeutet dass nur Prüfung: am Widerstand gewinne. (Die 
am Projekt beteiligten Kollegen empfahlen mir alle: „Lass das sein“) 

Bevor diese Scheibe (es war bereits der dritte Prototyp) bei uns im 
Betrieb laufen darf, muss sie einen Schleudertest absolvieren. Sie wird in 
einer evakuierten Stahlkammer auf 12000 U/min gebracht, damit wir si-
cher sein können, dass sie 10000 U/min bei uns auch wirklich aushält. Die 
Beschleunigung auf diese Drehzahl dauert etwa 20 min. In einer Fussball-
feld-grossen Maschinenhalle stehen wir, der Operateur, der Meister und 
ich um die Mittagszeit bei diesem Test und beobachten gespannt eine An-
zeige, die den Rundlauf der Scheibe (Unwucht) anzeigt. Bei 9‘000 U/min 
wird der Wert plötzlich deutlich schlechter. „Jetzt isch öppis gange“ meinte 
er Meister lakonisch. Bei 10500 U/min springt die Anzeige wieder zurück, 
sogar unter den vorherigen Wert. Wir sehen uns halb erleichtert, halb ver-



62 63

unsichert an. Bei 11250 U/min springen wir alle drei in Deckung: Dumpfes 
dröhnendes Poltern zwei bis drei Minuten lang durch gespenstische Pau-
sen unterbrochen. Glücklicherweise halten die Stahlkammern die Schläge 
aus: Meine Scheibe ist explodiert (geborsten). Als endlich Ruhe herrscht, 
öffnen wir mit einem Motor die Kammer: Qualm. Der Versuch, sie wieder 
zu schliessen, scheitert: Die Kammersteuerung war bereits verschmort. 
„Soll ich die Feuerwehr aufbieten?“ fragt der Meister. „Ja, wir müssen die 
Wärme da herausholen,“ antworte ich. Er alarmiert die Werkfeuerwehr. 
Der Brandmeister ist auch schnell da und besieht sich den Schaden. Mitt-
lerweile hat der stinkige Qualm zugenommen und beginnt, die Halle zu 
füllen. Andere Arbeiter in der Halle verfolgen jetzt interessiert unseren 
Unfall. Dann geht der Brandmeister einen Feuerlöscher suchen. (In der 
ganzen Halle war allerdings keiner zu finden!) Er kommt dann mit zwei 
Kohlensäurelöschern wieder. Der erste wird in die Kammer gelehrt. Der 
nun weisse Dampf erinnerte mich an das Bühnenbild der faustischen He-
xenküche... Nach kurzem war aber das Kohlendioxid aufgewärmt und der 
Qualm setzte sich wieder durch. Der zweite Löscher wurde in die Kammer 
gelehrt. Die gleiche Szenerie. Nachdem erneut der Qualm austrat, knister-
te es. Interessiert beugten sich einige „Zuständige“ über die Öffnung der 
Kammer. „Wumm“ machte es, und ein Feuerwirbel mit einem Durchmes-
ser von 1 m stieg aus der Kammer auf. Glücklicherweise wurde keiner von 
den „Zuständigen“ verletzt. „Jetzt ist der Teufel draussen!“ dachte ich. Nun 
wurde kurzer Prozess gemacht: Mit einem Schaumlöscher wurde Schaum 
in die Kammer gespritzt und erzeugte so eine Riesenschweinerei: Glasfaser 
und Kohlefaser verkohlt mit Epoxid-Harz in Schaum verrührt. Die armen 
Kerle, die das saubermachen mussten.

*
Und solche Ereignisse und Pechstränen setzten sich fort. Meistens 
kleinere Ärgernisse. Manchmal war ich entmutigt, meist trug ich es 
mit Gelassenheit. Manchmal musste ich sogar „mitlachen“: Nachdem 
ich zwei Stunden Texte für eine Zeitschrift redigiert hatte, lehnte ich 
mich entspannt und zufrieden zurück und stiess im Zurücklehnen mit 
meinem Fuss gegen den Reset-Knopf des Computers, der sofort in seine 
Grundstellung ging und so alle gerade geleistete Arbeit in ein Nichts 
verwandelte! 



64 65

Meine Frage: Warum mir das passiert, hielt ich für unlösbar. Ich 
machte Elementarwesen dafür veranwortlich und dachte, die haben 
eben kein Gewissen und freuen sich am Schabernack. Immerhin unter-
stützen mich diese Wesen, wenn ich für andere arbeite – so dachte ich. 
Tatsächlich hatte ich bei der Reparatur der Computer meiner Kollegen 
im Betrieb immer (ungewohntes) Glück! Meist reichte es, wenn ich 
mich davor setzte und mir vom Kollegen das Problem erklären liess: 
Es war bereits erledigt. So konnte ich mit dieser Unglücksituation eini-
germassen Frieden finden: In eigener Sache muss ich für diese Geister 
arbeiten, für andere arbeiten sie für mich.

Eines Tages drückte mir eine Freundin das Buch Karlik in die Hand. 
Da wird beschrieben, wie die Autorin sich langsam mit einem Zwerg zu 
befreunden beginnt. Ich habe das Buch gern gelesen, weil es sehr klar 
und selbstkritisch vorgeht. Die Autorin weist beispielsweise darauf hin, 
dass Karlik – so der Name des Zwerges selbst eigentlich keinen räum-
lichen Leib braucht, dass er aber den Vorstellungen der Menschen zu 
Hilfe kommt, indem er die Repräsentationen, die die Menschen für ihre 
Vorstellungen brauchen, benutzt, um sich für sie anwesend zu machen. 
Das fand ich eine Hilfe, um mich mit den doch oft naiven Vorstellungen, 
die so über Elementarwesen im Umlauf sind, anfreunden zu können.

Bald nach dieser Lektüre – es harzte wieder in einem Projekt – über-
legte ich, ob mich auch so ein Wesen begleiten könnte und ich beschloss, 
diese Frage experimentell zu lösen. Aus vergessenen Quellen meinte ich 
zu wissen, dass Erdgeister unendlich klug sind, aber sich nach Kinder-
geschichten sehnen. Meine Partnerin hatte gerade begonnen, in einer 
ersten Klasse Musikunterricht zu erteilen. Ich beschloss, diesem Beglei-
ter – so es ihn denn gab – an diesem Unterricht teilnehmen zu lassen, 
und eine Repräsentation in einem Spielwarenladen zu kaufen. Die dann 
ihren Unterricht begleiten sollte. Dies war bereits der erste Test: Würde 
er mir sagen, welche Repräsentation ihm entspräche? 

Ich trat in den Laden ein und sah ein paar Zwerge, die ich nichtssa-
gend fand. (Er wohl auch, deshalb hatte ich keinen klaren Eindruck von 
seiner Wirkung.) Ich fragte also (innerlich): „Was darf es denn sein?“ 
Prompt fand ich weitere Zwerge in einer anderen Ecke des Ladens. Nun, 



64 65

er liess sich nicht lumpen! Es war der teuerste! „Na schön“ – dachte ich, 
"ich nehme es auf meinen Werbeetat." 

Das nun war der Beginn einer langsam wachsenden Zusammenar-
beit. Mit meiner Partnerin hatte ich verabredet, dass das erste Kind, 
das ihn entdeckt, ihm einen Namen geben darf. Obwohl sie den Zwerg 
für alle gut sichtbar aufstellte, dauerte es eine Woche, bis ihn ein Kind 
endlich entdeckte. „Wie heisst er denn?“ „Rotbart“ antwortete seine Ent-
deckerin. Seit dem begleitet Barbarossa den Unterricht sehr zur Freude 
der Kinder.

Wochen später vom Unterricht heimgekehrt vermisst meine Partne-
rin ihr Portemonnaie und ihre Schlüssel. Sollte eines der Kinder an ihre 
Handtasche gegangen sein? Bereits bereit, die Checkkarten zu sperren, 
empfahl ich ihr, den Fall doch mal mit Barbarossa zu besprechen. „Wie 
macht man das denn?“ „Na stell ihn dir vor und frag ihn, wo du das 
wiederfindest.“ Das tat sie nun – und nichts geschah. Aber nach fünf 
Minuten fiel ihr ein, dass sie Schlüssel und Portemonnaie in der Eile 
des Aufbruchs in ihrer Gitarre verstaut hatte. Noch extremer war dann 
folgende Situation: Da sie zwischendurch in einer anderen Schule un-
terrichten musste und Barabrossa mitnahm, kam es dazu, dass sie den 
Zwerg dort stehen lies. Am nächsten Morgen holte sie ihn dann – es 
war im Winter – und versuchte ungesehen aus dem Schulgebäude zu 
kommen, entdeckte dann aber, dass sie einen ihrer Handschuhe nicht 
fand. Sie lief nun mehrmals in das Klassenzimmer, wurde auch von der 
Leiterin begrüsst, aber sie fand ihn nicht. Kopflos suchte sie bald hier 
bald da. Schliesslich musste sie lachen: Sie fand den Handschuh in der 
Stofftasche, in der auch Barbarossa transportiert wird...

So beschloss ich dann in einem Vortrag vor Kollegen und Patienten 
über Barbarosser zu erzählen. Der Erfolg: Nachdem ich das vorgenom-
men hatte, rutschte mir ein Gefäss mit Öl in meinem Büro aus der Hand 
und erzeugte eine Riesenschweinerei! „Schon gut! Ich erzähle nichts 
über Dich“ – dachte ich dann bei mir. 

Wie geht nun diese Zusammenarbeit? Immer wieder erinnert er mich 
an sich, indem irgendetwas herunterfällt oder sonst nicht so geht, wie 
man es erwarten sollte. Fast würde ich sagen, er legt sehr viel Wert darauf  
immer wieder in meinem Bewusstsein zu sein. Gleichzeitig vermittelt er 



66 67

den Eindruck, dass er und seines gleichen darauf angewiesen sind, dass 
Menschen von ihnen wissen und mit ihnen zusammenarbeiten wollen. 
Das ist auch der Grund, warum ich hier von dieser Zusammenarbeit 
erzähle. Nach meinem Eindruck geht es jetzt auch mit den Projekten 
vorwärts. Der Kleinkrieg und die Pechsträne scheinen beendet. Über-
raschungen kommen nur, wenn Barbarossa unzufrieden ist mit der 
Zuwendung. Was übrigens immer wieder vorkommt. Ich habe mir jetzt 
angewöhnt, immer wenn mir etwas herunterfällt, seiner zu gedenken. 
Und das geschieht oft. Aber mit wachsender  Aufmerksamkeit wird auch 
die Zusammenarbeit enger und zielgerichteter. 

Naja, es gibt auch Rückschläge: Bei der für unsere Werkstatt neu ge-
kauften Fräse wollte ich die Steuerung umbauen: Kurzschluss! Endstufe 
abgebrannt. Dann habe ich Triacs besorgt, um die durchgeschlagenen zu 
ersetzen: Es waren die falschen. Erst der dritte Versuch führt zu Erfolg. 
Immerhin! Barbarossa, ich finde das Schikane! Er meint allerdings, dass 
er Unsorgfältigkeit nicht unterstützen kann.

Müssen es immer Bilder sein?

An dieser Stelle möchte ich auf eine Vorliebe hinweisen, die mit dem 
Wunsch nach Bildern zusammenhängt. Im Kapitel Die Angst des Wis-
senschaftlers vor der Imaginnation forderte ich dazu auf das zweite 
Gebot zu übertregen: „Du sollst dir ein Bildnis machen.“ Diesen Satz 
möchte ich hier ergänzen: „Aber wenn Du keines brauchst, verzichte auch 
darauf.“ Die Vorliebe für Bilder verführt zu dem Vorurteil: Wenn ich von 
einem Wesen kein Bild bekomme, dann ist es nicht wirklich. Das trifft 
meistens nicht zu. Wir sind gewohnt etwas, das wir sehen und tasten 
können, in der Sinneswelt Wirklichkeit zu unterstellen. Aber bereits der 
Regenbogen zeigt, dass es da Ausnahmen gibt. Wenn also die Reize des 
Tastsinns wegfallen geht damit noch keineswegs die Realität verloren. 

Ähnlich ist es im Übersinnlichen: Nicht jedes Wesen will/kann in 
der Welt der Bilder (Ätherische Welt) erscheinen. Gleichwohl kann ich 
von ihm wissen. Das sich einstellende Erlebnis lässt sich recht gut mit 
Anwesenheit beschreiben. Auch in der Alltagswelt spüren wir mitunter, 
dass noch jemand in der Nähe ist. Dieses (bildlose) Spüren lässt sich 



66 67

ins Übersinnliche verfeinern. Ich spüre die Anwesenheit eines anderen 
Wesen und kann – mit zunehmender Übung – auch wissen, um wen es 
sich handelt.

Wie in der Sinneswelt ist auch hier die Aufmerksamkeit der „Sucher“ 
mit dem man aus der Vielfalt das Gewünschte herausschält. In der Sin-
neswelt wähle ich aus der Fülle des Angebotes das, was meiner Inten-
tion entspricht. Dass diese Aufmerksamkeit eine filtrierende Kraft ist, 
weiss jeder, der in der Küchen eine Schraube lösen musste, aber keinen 
Schraubenzieher hatte. Im Blick nach etwas Passendem (in diesem Fall 
der „Schraubenzieheraufmerksamkeit“ wird alles unter dem Gesichts-
punkt „ist das Gesehene fähig, eine Schraube zu drehen“ betrachtet. 
Plötzlich entfällt alles Plumpe der Aufmerksamkeit, alles Scharfe da-
gegen tritt in den Vordergrund. Schliesslich bleibt der Blick an einem 
passenden Kartoffelschälmesser hängen...

In der übersinnlichen Welt wirkt die Aufmerksamkeit noch grundle-
gender: Sie ist eine Art Ruf: Ich rufe das, was ich erreichen will herbei. 
Dabei kommt gewöhnlich auch immer etwas. Wie tief die Begegnung 
allerdings wird, hängt von der Intensität dieses Rufes (dieser Aufmerk-
samkeit) und von den Bedingungen des Gerufenen ab.

Mit Intensität der Aufmerksamkeit meine ich zwei Komponenten: 
• Meine willensmässige Intensität: Ist mir die Begegnung existentiell 

oder nur, weil gerade eine mehr oder weniger gute Gelegenheit ist?
• Meine gedankliche Klarheit: Weiss ich eigentlich (genügend), wen 

ich meine? Wenn mir unklar ist, wonach ich frage, kann ich auch 
nicht erwarten, dass eine etwaige Antwort mir viel weiterhilft.

Dieser Ruf kann auf verschiedenste Weisen zustande kommen. Im 
Kapitel Angst des Wissenschaftlers vor der Imagination haben wir auch 
die Verfahren von Jostein Saether und Heide Oems betrachtet, den Ruf 
an den Engel zu richten mit der Bitte um Weiterleitung. 

Ein Meditationstext oder -Bild wirkt ebenfalls richtend auf die 
Aufmerksamkeit.  Allerdings ist diese Aufmerksamkeit im Verleich zur 
Sinneswelt viel gerichteter: Während ein funktionstüchtiges Auge im 
Prinzip alles Sichtbare sehen kann, muss ein geistiges Auge für jedes 
neue Thema ersst gebildet werden.  Gewöhnlich gibt es nur Antwor-



68 69

ten auf Fragen, ohne dass dabei gleich alles andere miterscheint. Das 
ist vergleichbar mit einer chemischen Analyse, die auch nur die Stoffe 
nachweisen kann, für die die Analyse gemacht ist.



68 69


