Andreas Heertsch
Ubersinnliche Erfahrung im Alltag






Andreas Heertsch

Ubersinnliche Erfahrung
im Alltag

Eine Einladung

Urachhaus



ISBN-10: 3-8251-
ISBN-13: 978-3-8251-

Erschienen 2007 im Verlag Urachhaus

© 2007 Verlag Freies Geistesleben & Urachhaus GmbH, Stuttgart
Umschlagabbildung:

Umschlaggestaltung:

Druck: AALEXX Druck GmbH, Grofiburgwedel



Inhalt

Urachhaus .........oooiiiiiiiii e 3
Einladung ........coooiiiiiiiiiieceeee e 7
Im Abgrund scheitern...........ccoovveeiiiniiinienieeeeeeen 11

Die langsame Schulung...........cccccoooiiiiiiiiiniiiiiiee, 11

Anerkenntnis der eigenen Schwichen...............c.cce.. 11

Die Schluchten des Abgrunds..........ccccevevieneencnicncnns 12

Es gibt keinen Weg zuriick..........coccoevieniiiniinieinienen. 13

Phonix aus der ASChe.......cccvveeiiiieiiiecieeeeeee e, 14
Uberschreiten des Point of no return ...............cccoveuevenee. 17
Priigelei in Lappland..........cccccoevieiiiiiiiniiieeeeeeen 23

Sensibilitdt und Stabilitdt............cocoviviiniininiiniiee. 24
Die Angst des Wissenschaftlers vor der Imagination ........ 29

Marchenhaft ..., 29

Wissenschaftlich ..........cccoooiiiiiiiiniiie e, 29

Gefiihl fiir die Wahrheit ... 31

EvIidenz-UbUNG ........cccoovevieieeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeveeeeees 31

Imagination: Wesensbekleidung ............ccccoeevveenneennne. 32

Imagination: Beleuchtung der Geistwesen mit eigenem

LACHE ettt 32

Welchen Wert haben Bilder fiir die iibersinnliche Erkennt-

TUIS? 1ottt ettt ettt ettt et te e nneens 33

Geisteswissenschaft und Psychiatrie.............cccceneeeenee. 33

Katathymes Bilderleben (Tagtraum-Technik)................ 34

Von der Imagination zur Inspiration ............cccceeeeuvennn. 35
Lesen im Buche der NaturUber die Inspiration................. 39

Auf den Sinn blicken kénnen............cccooevieniencnencnn. 39

Leeres BewuBtsein herbeifiihren..........cccccocevvenenennns 41



Rosenkreuzmeditation als Ubung zur Inspiration.......... 42

Inspiration und Wahrheit............cccceeeviieiiiienieceeee 43
Von der Imagination zur Inspiration ..........c.cccecvveeenennn. 44
,»Es gibt kein Boses® — sagte der BOse........ccccccveevvevenennen. 47
Am Ende der absoluten Wahrheit .............cccccoecienennnnen. 53
Uber die INtUition............ccccoveveveveveceeeeeeeeeceeeenennens 53
Stufen zur hoheren Erkenntnis..........cocoeviiiiieniienenne. 54
IMagINation .......ccueeviiiiiiiieeeee e 54
INSPITATION ..o 55
INEUTEION ..o 56
Vier Haltungen in der Sinneserfahrung..............c........... 57
Nachbemerkung ..........coccoviiiiiiiiiiiieeee 59
Barbarossa.........coceeiiiiiinien 61
Zusammenarbeit mit geistigen Wesen ..........c.ccceeeeeveennn. 61

Miissen es immer Bilder Sein? ......coooeveveeeeeeeeeeeeeennnnnnn. 66



Einladung

Liebe Leserin, lieber Leser,

Sie haben hier eine Schrift aufgeschlagen, die einladen, ja werben
mochte fir einen gereiften Umgang mit geistiger Erfahrung, insbeson-
dere mit den Stufen hoherer Erkenntnis: Imagination, Inspiration und
Intuition.

Mit ,gereifterem Umgang"“ meine ich nicht den idealistischen Zugang
zur geistigen Erfahrung, wie er gerne im jugendlichen Heranreifen ent-
steht (und wohl notwendige Durchgangsstufe ist): ,Wenn ich einmal
gross bin, dann werde ich Ubungen machen und ein Eingeweihter wer-
den.“ Irgendwann wird man sich sonst zu fragen beginnen: Wird das
jemals sein? Auf diese ,edle® Weise kann man dann sein ganzes Leben
verwarten.

Nein, mit ,,gereifterem Umgang® meine ich:

Anfangen, egal wie anfanglich und wie verkehrt

und ich meine:

Erfahrend bleiben: immer bereit sein, sich korrigieren zu lassen.

Dafiir biete ich hier praktische Sichten auf die héheren Erkenntnis-
stufen (Imagination, Inspiration und Intuition) als ,,Stretch-Begriffe®,
die im Alltag, im Hier und Jetzt anfangen, sich aber beliebig vertiefen
lassen.

Ich mochte Sie zu Sichten einladen, die Sie einnehmen kénnen. Ich
mochte Thnen aber auch zeigen, dass ich Thnen keine Wahrheiten bie-
ten kann. Hier sei schon angedeutet: Wer die feste Burg des Verstandes
verlisst, fiir den gibt es keine absoluten Wahrheiten mehr. Denn am Zu-
standekommen jeder Wahrheit sind Sie entschieden beteiligt. (Genauer
betrachten wir dies im Abschnitt ,,Uber die Intuition“ (S.33)

Wenn ich nun eigene geistige Erfahrungen (z.B. S. 7) schildere, so tue
ich dies ebenfalls als Einladung: Der Alltag bietet in seinen (vermeint-
lichen) Nebensichlichkeiten soviel geistige Erfahrung, dass wir sie ge-
wohnlich iibersehen, weil wir immer schon zu wissen meinen, wie denn



geistige Erfahrung zu sein habe (ndmlich erschiitternd). Ich mochte also
zur Liebe zum Besonderen im Alltidglichen einladen und werben, wenn
ich davon erzihle, wie ich tber dies Alltagliche gestolpert bin. Ja zum
Teil habe ich mehrere Jahrzehnte ,,Pech® gebraucht, um zu entdecken,
dass da jemand mit mir zusammenarbeiten will. (S. 41)

Dieses Buch besteht aus uneinheitlichen Abschnitten. Da wechseln
anschauliche Schilderungen mit — wie ich finde — schwierigen Beschrei-
bungen hoherer Erkenntnisse. Ich wollte diesen Kontrast nicht vermei-
den, weil ich meine, dass der Praktiker weiter kommt, wenn er weiss,
wie er suchen kann, wihrend der Theoretiker sich zwar nach Erfahrung
sehnt, aber gleichzeitig in der Gefahr steht, diese Erfahrung im Konkre-
ten abzulehnen, weil er schon prinzipell weiss, wie diese Erfahrung ganz
sicher nicht aussehen darf. Vor ihm (in mir) muss ich mich dauernd
rechtfertigen, dass ich hier von wirklicher iibersinnlicher Erfahrung
schreibe und nicht bloss von Einbildungen.

Ich hoffe, liebe Leserin, lieber Leser, dass ich Sie jetzt geniigend vor
der weiteren Lektiire gewarnt habe: Ich bin parteiisch, weil ich ihnen
meine Art zumute: Die Welt vom Willen her aufzurollen und dabei zu-
zuschauen, was dann passiert.









Im Abgrund scheitern

Wer nur erkennend in den Abgrund blicken will, wird ihn weder ent-
decken noch aus ihm herauskommen. Der Abgrund kommt nicht von
vorn oder aussen auf die wohl gewappnete Seele zu, sondern von hinten
und innen und trifft sie unvorbereitet. Wer sich in ihm entdeckt, merkt
schnell, dass es mit dem Erkennen nicht getan ist.

Die langsame Schulung

Oft betont Rudolf Steiner, dass man die Ubungen fleissig fortsetzen
solle, auch wenn zunichst keine Wirkungen fiir den Schulenden wahr-
nehmbar seien. Ich finde das eine auch gefihrliche Empfehlung, weil sie
dazu fiihren kann, dass man mit Ausdauer seine Ubung in unsinniger
Richtung pflegt und — anstatt sich dabei zu beobachten — auf die pro-
phezeiten Ergebnisse wartet. Da diese gewohnlich nicht in der erwarte-
ten Art eintreten, wird das, was tatsdchlich eintritt, weil es sich nur leise
dem noch schwachen Bewusstsein mitteilen kann, iibersehen oder fiir
unwichtig erklart. Nach Jahren fleissigen Strebens kommt Enttduschung
auf: ,,Offenbar hilt mich die iibersinnliche Welt nicht fiir wiirdig.“

Anerkenntnis der eigenen Schwichen

Dabei wird meist tbersehen, dass sehr wohl Wirkungen auftreten,
allerdings zunichst hauptsichlich solche, die dem Erwarteten diame-
tral zuwider laufen: Man wird zunichst hauptsichlich ein schlechterer
Mensch! Aber wehe dem, der sich hier tiuschen will: Er wird mitwirken
an der Karikatur des ,Anthroposophen‘: Weiss alles besser, hat auf alle
Fragen eine Antwort, ist hochnisig und hilt sich fiir ,,vorgeschritten®
Denn er versucht den zu spielen, der zwar sein mochte, aber eben leider
doch noch nicht ganz ist.

Nun gibt es allerdings auch Verfahren, sich vor all diesen aufwiihlen-
den Erlebnissen zu schiitzen. Als Student machte mir ein Vertreter einer

11



intensiv erkenntnistheoretisch arbeitenden Gruppe iiberzeugend klar,
dass ich eine gewisse Erfahrung, die ich damals gemacht hatte, gar nicht
gemacht haben konnte. Diese Art von (argumentativem) Denken wirkt
hier als Bollwerk gegen jede unvorhersehbare Erfahrung. Diesen Schutz
braucht manche Seele, um nicht vollig ihre Sicherheit zu verlieren. Den-
noch wire es fiir die Souverinitit besser, wenn man sich eingestiinde,
dass man schlicht Angst vor tibersinnlicher Erfahrung hat. Die Arbeit
an dieser Angst entwickelt die Krifte, die in der Lage sind, auszhalten
was kommt. Rudolf Steiner formuliert dies einmal in einer Notizbuch-
eintragung:

»Man soll nicht auf das Erkenntnisdrama

zugunsten einer Erkenntnisgrammatik verzichten wollen,

auch die Furcht darf einen nicht davon abhalten,

dass man in den Abgrund des Individuellen fallt...“

Die Schluchten des Abgrunds

Im Mysteriendrama1 sagt Luzifer iiber sich: ,Die mich fliehen, lieben
mich.“ Tatsichlich ist die Flucht vor dem eigenen Abgrund kein Zeichen
von souverdner Individualitit. Sie ist vielmehr Ausdruck einer gelunge-
nen Selbsttiuschung, die angesichts der im Abgrund moglichen Qualen
nicht nur verstindlich, sondern, solange die Seele dem nicht standhalten
kann, gesunder Selbstschutz ist. Dieser Selbstschutz tritt aber normaler-
weise nicht in das Bewusstsein, (was wohl eine Wirkung des Hiiters der
Schwelle ist), sondern im Gegenteil: die Seele sehnt sich — nichtsahnend
— sehr nach iibersinnlichen Erlebnissen und hilt sich fiir bereit, dafiir
alles auf sich zu nehmen.

Wenn dann aber tatsichlich der Abgrund zu saugen beginnt, dann
gehort schon ein geriittelt Mass an Standvermdgen dazu, um nicht die
Bahnen des Normalen und Gesunden innerhalb der eigenen sozialen
Umgebung zu sehr zu verlassen.

An anderer Stelle heisst es im Mysteriendrama?: ,,Es darf die Seele
nicht stiirzen wollen, doch wenn sie stiirzt, muss sie aus dem Sturz Er-
kenntnis ziehen.“ Bei oberflachlicher Betrachtung kénnte man meinen,
man muss nur die Situation durchschauen, dann wird man auch schon
wieder aufsteigen. Mitunter ist aber das Erkenntnissammeln gerade ein

12



heimtiickisches Hindernis, um dem Abgrund zu entkommen. Denn die-
se Zuwendung zum eigenen Abgrund vertieft diesen: Seine Tiere suchen
Gelegenheit, sich noch intensiver an mir zu sittigen.

Man kann durchaus von verschiedenen Abgriinden sprechen oder
wenigstens von verschiedenen Schluchten des eigenen Abgrunds: Jede
Seelenkraft hat ihre eigene Schlucht. Und entsprechend sind auch die
Krifte verschieden, um aus ihnen wieder aufzusteigen. Diese Schluchten
tun sich auf, wenn die Seelenkrifte (Denken, Fiihlen, Wollen) ihren ge-
wohnten Zusammenhang auflosen, da sie — mindestens teilweise — sich
emanzipieren und selbstindig werden.

Wer sich in der Schlucht des Denkens verirrt, wird wohl vergeblich
versuchen, mit eben diesem Denken wieder aufzusteigen, gleiches gilt
fiir die anderen Seelenkrifte.

Nun mag einer, ,der auszog, das Fiirchten zu lernen®, annehmen,
er missse im Sinne des Mysteriendrama-Zitates, wenn er sich schon in
seinem Abgrund vorfindet, sich wenigstens intensiv umsehen, etwa um
genau berichten zu konnen, wie die Gesetze dieser Unterwelt wirken,
vielleicht sogar, um spiter anderen damit helfen zu kénnen. Diese auf
den ersten Blick geisteswissenschaftlich anmutende Haltung scheint
aber eher eine Suggestion des Abgrundes zu sein, denn es kann sich
zeigen, dass das scheinbare ,Verweilen viel mehr ein Verhaftetsein
ist, da Aufmerksamkeit in dieser Unterwelt Wirkungen auslost, die
gefihrlich werden koénnen, weil sie immer mehr Unrat anzieht, auch
solchen, der urspriinglich gar nicht ,,vorgesehen® war. Die unbefangene
Beobachtung ist zwar ein Schutz vor Wahnsinn, aber kein Ausweg. Es
handelt sich hier durchaus nicht um ein geschlossenes System, das ein
festgesetztes Mass an Ballast enthilt, vielmehr kann man entdecken,
dass eine Art Erndhrungsprozess stattfindet. Je mehr Zuwendung diese
Krifte erhalten — und sei es aus noch so ,,hehren“ Griinden — desto stir-
ker werden sie in den Abgestiirzten eindringen. Man kann wirklich von
einem ,, Verschlungenwerden sprechen.

Es gibt keinen Weg zurtick

Man koénnte meinen, man miisse seine Verfehlungen einfach riick-
gingig machen, vergleichsweise, den Weg aus dem Abgrund einfach

13



wieder zuriick gehen, um aufzusteigen. Diese Hoffnung ist bald ver-
loren, weil die Folgen meiner Taten aus dem Abgrund nicht mehr zu
l6schen sind. Die Tiefen der Schluchten des Willens etwa werden nicht
mehr unschuldig verlassen. Es ist ja der Abgrund nicht in einer verbor-
genen und abtrennten Nische im stillen Kimmerlein, sondern vollzieht
sich schuldaufladend mitten im Alltag.

Erstaunlicherweise wird der Abgrund nicht dadurch tiberwunden,
dass man ihn durchschreitet. Er ist keine Sackgasse, an deren Ende man
umkehren kann, sondern eine Einbahnstrasse, die immer weiter (von
mir weg) fithrt. Es gibt allerdings eine abgriindige Suggestion, dass das
Weiterschreiten zum Licht fithre. Das ist aber deutlich nicht der Fall,
denn bildhaft gesprochen hat man das Licht im Riicken und geht nur
immer weiter in seinen Schatten hinein. Der alte Spruch per aspera ad
astra (durch die Finsternis zum Licht) fiihrt naiv verstanden in dieser
Situation in die Irre.

Phonix aus der Asche

Der beschriebenen Suggestion entkommt man erst, wenn man ent-
deckt, dass das johanneische Metanoeite (dndere deinen Sinn) nicht
heisst: Kehre um und bessere dich, sondern: schwinge dich mit einem
Satz aus dem Abgrund, indem du dein Bewusstsein (Denken, Fiihlen
und Wollen) in intensiver ruhiger Gelassenheit auf Themen wendest, die
dir in folge der abgriindigen Suggestion zuwider geworden sind. Je nach
Schlucht sind solche Suggestionen Spott iiber Geisteswissenschaft (Fiih-
len), indem etwa die eigene Sicht die anthroposophische Forschung fiir
licherlich hilt, oder Zweifel (Denken), wenn man sich selber nicht mehr
trauen kann, weil man in seinem Handeln Widerspriiche entdeckt, die
bereits jenseits des Normalen liegen. Die Suggestion aus den Schluchten
des Willens (Furcht) zielt auf das eigene Wesen: Du bist ausgestossen,
unwiirdig, wir werden dich richten: Vernichte Dich selbst!

Es gehort auch zu den Suggestionen des Abgrunds, dass man meint,
man miisse ihn — mit offenem Visier — bekdmpfen. Dieser Kampf ist aus-

14



sichtslos, weil er den Kampfer nur immer weiter in die Schluchten hin-
einreisst. Man versucht den ,, Teufel mit dem Belzebub* auszutreiben.

Es scheint, als miisse der Abgrund tiberwunden werden, nicht aber
durchschritten. Das aber heisst, dass der eigene Blick, die eigene Per-
spektive tiber den Abgrund hinweg gerichtet werden muss: Es gibt
Michael- und Georg-Darstellungen, in denen der Dache locker ,im
Vorbeigehen® erlegt wird: Der Blick ist vorwirts gerichtet, mitunter
auf eine gottliche Hand, orientiert. Der Drache verliert dadurch seinen
Einfluss und kann mit einer ganz zerbrechlichen, mit den Fingerspitzen
gefithrten Lanze unschidlich gemacht werden.

Allerdings setzen die Tiere der Schluchten alles daran, dass diese Sicht
verhindert wird — und es ist erstaunlich, zu beobachten, mit welchem
Einfallsreichtum, mit welchen ,, Tricks“ die eigene Seele immer wieder
anders gefangen gehalten wird, indem ihre Grundlage der spirituellen
Initiative (jener Schopf, an dem sich Miinchhausen aus dem Sumpf
zieht) unterminiert wird.

Aber wer bereit ist, sich den eigenen Fehlern und Schwichen (Dop-
pelginger) auszusetzen, der hat den eigenen Schopf schon ergriffen, er
muss nur noch an ihm ziehen: An allen zersetzenden Wirkungen vorbei,
den Blick auf eigene Ziele wenden setzt schon Entschlossenheit frei, die
der Seele das Gleichgewicht und die Selbstandigkeit schenkt. Wenn die-
ser Ruck zur Haltung wird, dann verliert der Abgrund seine Attraktion
ohne dass der an ihm gereifte Charakter verloren geht.

»e..denn man steigt aus diesem Abgrund

im Verein mit vielen Geistern auf.

Dadurch wird man aus der geistigen Welt geboren.

Wird selbst Vernichter des Gewordenen,

lebt dieses spiritualisiert dar

und ist anwesend in seiner Vernichtung.

Anmerkngen
! Rudolf Steiner: Mysteriendrama (Die mich flichen, lieben mich)
2 Rudolf Steiner Mysteriendrama (Seele darf nicht stiirzen wollen)

15






Uberschreiten des Point of no return

Es war Samstag morgen. Ich stand am Fusse des Niesen am Thuner
See. Die Sonne schien schon, wenn auch etwas scheu, auf die klar sich
abzeichnenden Gipfel von Jungfrau Eiger, und Monch, weckte die Téler
aus ihrer néchtlichen Feuchte. Hier war ich noch nie geflogen. Deshalb
wollte ich mich lieber der Flugschiilergruppe meiner ehemaligen Flug-
schule anschliessen. Aber keiner war zu sehen. Hoffentlich war ich nur
zu frith! Denn das Licht verhiess einen spannenden, wohl nicht allzu
gefihrlichen Tag.

Warum war ich denn eigentlich gekommen? War es die Sehnsucht
nach Herausforderung? Dieser schone Tag konnte doch mit einem Ab-
sturz enden. Musste ich denn wirklich fliegen? Alle mir Nahen versetzte
mein Vorsatz in Sorge. Aber die Angst zu tiberwinden, dem Gewohnten
ferner, dafiir der Natur niher zu sein, sich nur mit Schirm und Not-
schirm ,,bewaffnet» ihr auszuliefern, das reizt mich. Oder sind es die
Momente, in denen die Thermik tragt, und ich mich in stillen Kreisen
in die Hohe tragen lasse? Aber die Angst ist auch da: Wiahrend ich neu-
lich tber Grindelwald geflogen bin, ist ein Pilot zu Tode gestiirzt, weil
er beim Starten gestolpert ist und sein Schirm ihn dann — bereits vom
Wind erfasst — iiber die Hangkante in den Abgrund gerissen hat. Und
auf La Palma bin ich selbst auf einem Flug in ein turbulentes Luftgebiet
gekommen: Erst raschelte es iber mir, dann fiel ich einfach in einer Spi-
rale nach unten: , Klapper» heisst das in der Fachsprache, die turbulente
Luft hat aus meinem Schirm ein Stoffkndul gemacht. Glicklicherweise
hat sich der Schirm noch rechtzeitig wieder gedftnet.

Ja, die Flugschiiler sind tatsichlich noch gekommen. Nun sitzen wir
mit Micha, dem Fluglehrer, auf der Terrasse des Gipfelrestaurants und
warten, bis die Sonne den Boden soweit erwirmt hat, dass sich tiber ihm
die warme Luft ablost und aufsteigt. Gegen 11 Uhr ist es dann soweit:
Wir brechen zum Startplatz auf. Unterwegs steigen wir noch auf den
Gipfel, um den Landeplatz zu sichten: ,,Seht ihr dort die Autobahn?»

17



Ein diinnes Doppelband in der Ferne vor der eindrucksvollen Kulisse
des Thuner Sees. ,,Da gibt es eine Hduserreihe, die gehort noch zu Spiez,
nebenan seht ihr ein helleres Griin, das ist ein Maisfeld, wer da drin
landet, wird mit Schrot beschossen.» Wir lachen unsicher. In der Ferne
irgendwo ein dunkelgriines Stiickchen soll der Landeplatz sein, angeb-
lich mit einem Windsack. ,,Den seht ihr dann, wenn ihr niher kommt.»
Ich habe schon einmal einen Landeplatz nicht gefunden und bin in der
Luft herumgeirrt zwischen Hochspannungsleitungen und Seilen von
Sesselliften. Ich versuche mir also den Ort genau einzupragen und frage
sicherheitshalber noch nach ein paar Details, die ich von hier erkennen
kann.

Dann steigen wir wieder etwas hinab zum Startplatz. Jeder sucht sich
nun ein freies Plitzchen, auf dem er seinen Gleitschirm auslegen kann.
Von nun an ist jeder fiir sich selbst verantwortlich. Wenn ich die Leinen
nicht sorgfiltig ordne, wird der Start misslingen. Da wir uns alle warm
anziehen und einen Helm tragen, bedeutet ein Startabbruch im harm-
losesten Fall, die 20 kg Schirm und Gurtzeug Schweiss gebadet wieder
bergauf zu schleppen. Im schlimmeren Fall gibt es einen unbemerkten
Leineniiberwurf oder einen Knoten in den Leinen: Die Maneuvrier-
barkeit des Schirms ist dann sehr eingeschrinkt. Das kann gefihrlich
werden.

Nun ist es soweit: Viele machen noch verstohlen ein ,,Angstbiseli».
Ich habe meinen Schirm am oberen Teil des Hangs ausgebreitet und
alle Leinen sorgfiltig ausgelegt, Gurtzeug, in dem ich dann in der Luft
sitzen werde, angelegt und auf sicheren Sitz iiberpriift. Nun liegt der
Schirm liegt hinter mir und ich habe die Leinen in meinen Hénden. So
stehe ich da.

Jetzt muss ich nur noch starten. ,,Nur»! Und wenn die Leinen doch
noch einen Uberwurf haben, bei 30 Leinen, kann das schnell passieren!
Ich drehe mich nochmals um, sehe aber nichts dergleichen. Und wenn
die Leinen beim Aufziehen des Schirms einen Knoten bilden? —,,Ja, dann
tun sie>s eben!» denke ich und hoffe gleichzeitig, dass sie keinen Kno-
ten bilden werden. Jetzt startet gerade mein Nachbar links. Erleichtert
— schliesslich habe ich einen Grund, dass ich noch nicht starten muss
— lasse ich die Arme etwas sinken. Nun ist er gestartet und kommt gut

18



vom Hang weg. Mein Blick geht den Hang hinunter: steil! Wenn man da
stolpert und fillt... Dort ca. 10 m entfernt ist mein ,,Point of No Return»:
Bis dahin muss ich in der Luft sein oder den Start abgebrochen haben,
sonst werde ich mich an dem Hang nicht mehr halten konnen.

Eigentlich spricht nichts dagegen, dass ich jetzt starte. — Nun, der
Wind konnte besser sein. Er kommt mir doch zu sehr von der Seite.

Dieser ,einfache» Entschluss: Ich muss ja nur ein paar Schritte ma-
chen, mich nach vorn neigen und mich kriftig gegen den zurtickzie-
henden Schirm driicken, dann werde ich den Boden unter mir verlieren
—und fliegen. Ich weiss! Aber davon habe ich diese Schritte ja noch nicht
gemacht. So stehe ich da, und nichts passiert, nur der Wind féchelt in
mein Gesicht und meine ,,Wenn’s» und ,,Aber’s» laufen um die Wette,
dann schweifen meine Gedanken ganz ab: ,,Point of No Return» Friiher
hitte ich gesagt, wenn ich mal gross bin, dann... Jetzt warte ich fiir das
»dann» schon auf die Pensionierung.

Aber das hilft nichts: Ich stehe immer noch da. Die Bedingungen
sind ok: Gurtzeug ist gepriift und sitzt. Wind nicht zu stark von vorn,
Luftraum ist frei: Also? Ich verzichte nun auf meinen Kopf und seine
Bewertungen. Ich denke nur noch: JETZT! Und nun will ich einfach: Ich
beuge mich nach vorne und laufe los. Es raschelt hinter mir, die Leinen
driicken gegen meine Hande und ich merke wie der Schirm sich mit Luft
fiillt und wie eine viel zu grosse Kapuze hinter mir aufsteigt.

Nun ist er tiber mir, das Vorwirtslaufen geht jetzt einfacher. Aber
bevor ich nun so richtig los sprinte, ziehe ich an den Bremsleinen und
mache einen Kontrollblick nach oben: Ist der Schirm gleichmissig of-
fen? Noch zwei Schritte bis zum ,,Point of No Return». Ja: es sicht gut
aus! Also Bremsen los und: Go, go, go! Nach ein paar Schritten trete ich
ins Leere: Der Schirm zieht mich in die Luft. Sicherheitshalber laufe ich
auch in der Luft noch ein Stiick weiter, aber der Hangwind weht ruhig,
ich muss kein Durchsacken fiirchten. Jetzt sind schon 6-7 m unter mir.
Ich trete in meinen Fussgurt und ziehe mir so den Sitz unter mein Ge-
sdss. Endlich atme ich auf: Der Start ist gegliickt!

Nun heisst es fliegen: Mit einer Linkskurve versuche ich mich nah am
Hang zu halten, da hier am ehesten Thermik zu erwarten ist. Das Vario
(Instrument, das Steigen durch Piepsen und Sinken durch Knurren an-

19



zeigt) gibt beunruhigende Knurrlaute von sich. Wenn das so weitergeht,
dann kann ich gleich den Landeanflug beginnen, denn bis Spiez muss
man noch einige Kilometer fliegen.

Einige hundert Meter abseits vom Hang sehe ich ein kleines Wolk-
chen etwas oberhalb von mir: Sie bildet sich gerade. Da gibt es aufstei-
gende Luft. Soll ich es anfliegen? Der Abwind wird auf dem Weg dahin
wahrscheinlich noch zunehmen, ich also weiter an Hohe verlieren. ,, Wer
sich nicht in Gefahr begibt, kommt darin um!» Also anfliegen! Ich ziehe
an meiner rechten Bremsleine und gehorsam dreht der Schirm nach
rechts ab.

Tatsichlich, das Sinken nimmt zu. Oh, oh! Micha hatte uns ein Haus
am Hang genannt, wenn wir auf Hohe dieses Hauses sind, heisst es
Landeanflug: ,Sonst steht ihr irgendwo in der Pampa». Nun, viel Ho-
henreserve habe ich nicht mehr, drei Kreise konnte ich vermutlich noch
fliegen, dann wire es soweit. ,Aber Hurral» — Das Wolkchen hilt, was
es verspricht: Erst neigt sich mein Schirm nochmals nach vorn: schnell
in die Bremsen, sonst klappt er mir noch zusammen. Dann tauchen
wir in die Thermik ein: Das Knurren meines Varios geht in sich freudig
tiberschlagendes Piepsen tiber: Wir steigen! So, nun hiibsch die Ther-
mik zentrieren, nicht herausfallen, denn rund um die aufsteigende Luft
gibt es einen Ring mit absteigender Luft. Von Entspannung keine Spur.
Aufmerksam versuche ich immer unter der sich bildenden Wolke zu
bleiben. Gliicklicherweise ist sie so klein, dass ich es wagen kann, auch
in sie hinein zu fliegen. Ich fliege hier mittlerweile allein, die Flugschiiler
haben sich offenbar nicht halten kénnen und bereits den Landeanflug
begonnen.

Huch, nun ist die Wolke einfach verschwunden und bedrohliches
Knurren begleitet mich. Wir (d.h. mein Schirm und ich) fliegen eine
nichste Wolkchengruppe an. Sie empfangen uns vergniigt wie ,,himm-
lische Kinder», aber nicht nur ich méchte mit ihnen spielen, nein, sie
auch mit uns Und das tun sie auch: sie lassen uns plotzlich einfach fallen.
Aber wir steigen von hinten erneut in sie ein, und sie heben uns wieder
ein Weilchen, dann weichen sie erneut auseinander, und wir sinken, aber
diesmal bin ich schneller, und wir heften uns in an ihre Fersen: sie ziehen
uns wieder nach oben.

20



In diesem herzlich vergniigten Treiben, das aber von mir immer
wieder den Willen fordert: Nein ich lasse euch nicht, ihr miisst mich
mitnehmen! Sind wir bereits 100m oberhalb des Gipfels. Viele Wanderer
schauen uns vom Gipfelplateau aus zu. Schliesslich verabschieden wir
uns von uneseren Wolkchen und fliegen stolz noch zwei Ehrenrunden
iiber die Kopfe der Wanderer. Ich ,,winke» ihnen mit meinen Beinen (die
Héande brauche ich zum Steuern). Nun beginnen wir den langen Flug
zum Landeplatz. Endlich kann ich mich entspannen. Jetzt erst merke
ich, dass ich recht kalt geworden bin. Ich lehne mich zurtick und lasse
den Schirm einfach laufen und geniesse die herrliche Aussicht iiber die
sonnenbeglinzten Gipfel, unten tiefblau der See.

Wo war der Landeplatz? Ich fliege auf die Autobahn zu und suche
nach gelandeten Schirmen. Aus ihrer Lage am Boden kann ich auf
die Windrichtung schliessen. Bald drehe ich meine Kreise iber dem
Landeplatz, um die Hohe abzubauen. Es steht schon ein wenig Biese
(Nordwind), die mich immer wieder versetzt. Nun heisst es die Hohe
abschitzen, um im richtigen Moment den Landeanflug zu beginnen. In
einer Hohe von drei ausgewachsenen Tannen (ca. 90 m) beginnen wir
den Gegenanflug (mit Wind im Riicken), dann Queranflug, schliesslich
Endanflug.

Aber hier unten weht nur ein schwacher Wind im Vergleich zur Biese
in der Hohe! Fiir diesen Wind bin ich viel zu hoch! Zu spit! Bereits habe
ich das Ende des Landeplatzes erreicht (die Hauserreihe!), aber immer
noch 10 m Hohe unter mir, das reicht aber nicht mehr fiir einen Voll-
kreis. Es hilft nichts: noch eine 180°-Kurve und Riickenwindlandung
hang-aufwirts! Dadurch bin ich schneller, als ich laufen kann. So falle
ich bei der Bodenberiihrung prompt vorn tiber. Passiert ist nichts, aber
das heimliche Geldchter der Flugschiiler war doch eine deutliche Quit-
tung fiir einen mit den Wolken tanzenden Ikarus.

21



..
A N,
e

VA e M v




Priigelei in Lappland

Zum 18. Geburtstag meines Sohnes unternahmen wir beide eine Einod-
wanderung in Lappland. Das war eine Herausforderung fiir uns beide,
da Vater und Sohn sehr verschieden sind. Wir hatten auf der Lemmen-
joki-Tour innerhalb weniger Tage bereits alle unsere Vorrite verbraucht,
sodass wir nach einer Woche in eine bewohntere Gegend zuriickkehren
mussten.

Neu verproviantiert, was soviel heisst wie: schwer beladen — setzten
wir unseren Marsch nun etwas siidlicher (Saariselkd) fort. Dieser Teil
ging jetzt in wirklich unberiihrtes Gebiet, da wir bald die Wege verlas-
sen hatten und stellenweise nur noch dem GPS vertrauend Kurs direkt
auf die Einédhiitten nahmen. Auf diese Weise fern der Zivilisation (und
gliicklicherweise auch ohne Miicken) wurde der Eindruck der Natur
zunehmend intensiv.

Gegen Ende der Tour — wir hatten im Beginn einen Teil unserer uns
zu schweren und auch tberfliissigen Ausriistung im Holzvorrat einer
Einodhiitte versteckt — mussten wir diese Ausriistung wiederholen. So
machte ich mich in morgendlicher Friihe auf, diesen Teil der Ausriistung
zu holen, wihrend mein Sohn die Gelegenheit nutzte und griindlich
ausschlief. Auf dem Riickweg setzte ich mich — etwas ermattet — auf
meinen Rucksack, um mich dem unmittelbaren Eindruck der Natur
hinzugeben. Auf diese Weise wollte ich mich der elementarischen Wirk-
samkeit dieser urwiichsigen Natur nahen. Ich dachte erwartungsvoll an
Elfen und Trolle.

So kam ich langsam zur Ruhe und hoffte auf erbauliche Eindriicke.
Es geschah aber etwas ganz anderes: Hinter mir bauten sich einige iiber-
grosse, grobe Gestalten auf!. Im Mirchen hitte man sie sicher als Riesen
bezeichnet. Sie waren jedenfalls um einiges grosser als ich. Und sie waren
ibelgelaunt. Ich merkte schnell, dass sie es auf mich abgesehen hatten:
»Jetzt haben wir endlich einen dieser...“ — in ihrer Sprache hitten sie
vielleicht ,,Murkser gesagt. Da sie aber mit meinen Worten ,reden

23



(besser wire: poltern) mussten, stand ihnen nur das Wort ,,Umweltzer-
storer zur Verfiigung. Vermutlich war ihnen nicht véllig klar, was das
ist, aber das war auch gar nicht notig. Wichtig war, dass sie endlich einen
von denen erwischt hatten, denen sie die Verantwortung dafiir gaben,
dass ihr Reich zerstort wurde. Sie waren da auch gar nicht zimperlich:
Sie wollten auf mich losgehen und mindestens griindlich durchpriigeln,
wenn nicht schlimmeres.

Allerdings war ich mir gleichzeitig sicher, dass sie mir zwar etwas
antun wollten, dass ihnen das aber nicht gelingen wiirde, da ich im Ge-
gensatz zu ihnen auch noch einen physischen Leib hatte, an den sie nicht
heran konnten. Deshalb hatte ich keine Angst vor ihnen. Allerdings
konnte ich mich ithrem Unmut auch nicht verschliessen, denn tatsich-
lich war ich als Computerspezialist — wenigstens entfernt — mit Schuld
an dem zur Abstraktion neigenden Gegenwartsbewusstsein, das sich die
Féhigkeit der Aneilnahme zu Gunsten einer ,,Objektivitit* abgewohnt
hat und aus dieser Isolation heraus das Gewebe der Lebenszusammen-
hinge mehr und mehr zerstort.

Es war dann wirklich nicht einfach mit diesen Schraten zu reden
und ihnen verstindlich zu machen, warum wir Menschen ein solches
Bewusstsein (als Durchgangsstufe zur Souverinitit) brauchen und dass
wir dann eine neue Hinwendung zur Natur vollziehen werden (miissen).
Meine Zuhorer verschwanden mit drgerlichem Erstaunen aus meinem
Bewusstsein. Und der noch tritbe Morgen nahm seinen Lauf.,m

Sensibilitdt und Stabilitit

Ich habe diese Schilderung vorausgeschickt, um verschiedene Aspekte
eines solchen Erlebnisses zu beleuchten.

Zunichst bedarf es der Vorbereitung. Die langen Wanderungen in der
Wildnis erméglichen, mit den Gegebenheiten vertraut zu werden. Um
sich auf die Umgebung einzulassen, muss ich zur Ruhe kommen. Das
heisst: alles was als Autopilot im Bewusstsein Gedanken und Gefiihle
heraufspiilen will, muss unwichtig werden. Ich darf das allerdings nicht
abwehren — so bekdme es nur neues Gewicht — sondern muss gelassen
an all dem vorbei sehen. Auf diese Weise weren die Quellen des "auto-

24



matischen Bewusstseins" ausgetrocknet: Ruhe kehrt ein. Anschliessend
braucht es einen Entschluss zur Hinwendung: Jetzt! (vergl. Uberschrei-
ten des Point of no Return) Diese offene Hinwendung (wir kommen im
Kapitel "Lesen im Buche der Natur" darauf zuriick) kann man auch wie
eine Fragehaltung empfinden: Wer ist da? Es kann sich dann Anwesen-
heit einstellen. Diese Anwesenheit kann sich dann in ganz unerwarteten
Bildern ausdriicken. (Ich erwartete Naturseeligkeit und Faunstim-
mung!) Dabei ist entscheidend, dass man die sich einstellenden Bilder
zuldsst, oder wenn sie blass bleiben mit eigenen Bildern nachhilft. Im
Kapitel Die Angst des Wissenschaftlers vor der Imagination wird sich
zeigen, dass es dabei kaum auf den Inhalt der Bilder ankommt, mehr auf
das was sich in ihnen ausdriicken will.

Bei einem solchen Erlebnis spielen zwei Aspekte der inneren Schu-
lung zum Ubersinnlichen eine besondere Rolle:

1. Sensibilitat

2. Stabilitdt
Beide Aspekte scheinen zunichst Pole zu sein: Wer zu stabil ist (z.B. der
bloss berechnende Manager), ist meist auch ganz unsensibel — und um-
gekehrt, wer zu sensibel ist (wie der immer am Rande der Psychiatrie le-
bende Hysteriker), ist oft auch labil. Wer sich tibersinnliche Erfahrungen
durch innere Schulung erarbeiten will, der muss beide Aspekte dauernd
im Auge behalten. Je mehr man seine Sensibilitit entwickelt, desto mehr
muss man auf Stabilitdt im Leben achten.

Wir haben im Kapitel "Im Abgrund scheitern" gesehen, wie die Er-
lebnisse des Abgrundes zundchst destabilisieren, wenn sie aber bewiltigt
werden, ein guter Garant fiir Stabilitit werden konnen.

Man kann diese Stabilitit aber auch durch Ubungen unterstiitzen.
Sie werden in der Anthroposophie Nebeniibungen genannt. Es sind
folgende sechs Ubungen:

1. Konzentration

2. Willenstibung

3. Unbefangenheit

4. Positivitad

5. Gelassenheit

6. Gleichgewicht dieser Ubungen

25



Es gibt im Anthroposophischen Schrifttum ausfiihrliche Darstellun-
gen dieser Ubungen, auf die ich hier gern verweise.”

Wenn man diese Ubungen pflegt, zeigt ich, dass sie individuelle
Schwierigkeitsgrade haben. Was beispielsweise fiir Frauen eher leicht
ist: Die Willenstibung (Jeden Tag um die gleiche Zeit eine unbedeuten-
de Handlung ausfiihren, zu der man von aussen nicht genotigt ist), ist
fiir minne oft einer Herausforderung. Das umgekehrte konnte ich bei
der Konzentrationsiibung (Jeden Tag einige Minuten {iber einen von
Menschen geschaffenen Gegenstand z.B. Loffel nachdenken) beobach-
ten: Hier haben offenbar Manner weniger Schwierigkeiten. Ich selber
habe mich beispielsweise 10 Jahre lang mit der Konzentration auf das
Thema Loffel beschinkt. Als ich dann diese Ubung authérte stellten sich
prompt Konzentratonsschwichen ein.

Diese Ubungen sind dann richtig geiibt, wenn aus ihnen das Gefiihl
zunehmender Souverinitit hervorgeht. Denn das halte ich fiir eine ent-
scheidende Grundlage um eigene Stabilitit herzustellen.

Wer iiber diese Souverinitit nicht verfiigen kann, den mochte ich
warnen vor Ubnungen zur Sensibilisierung, wie sie etwa im Kapitel
Angst des Wissenschaftlers vor der Imagination beschrieben sind.

Menschen, die von sich aus zu Bilderfluten neigen, enden in der
Psychiatrie, wenn sie diese Fluten anfachen ohne gleichzeitig die innere
Kraft zu haben, sich dem auch aussetzen zu kénnen. Die oben geschil-
derte Situation kann dann einen ganz anderen Verlauf nehmen: Die
Priigelei findet dann seelisch wirklich statt und endet moglicherweise
mit einem Verfolgungswahn. ("Horrortrip")

Wer also den Eindruck hat, dass er von Bildern heimgesucht wird,
die ihm seine Autonomie nehmen, den mochte ich ausdriicklich warnen
vor irgendwelchen sensibilisierenden Ubungen. Er mége lieber intensiv
Sport treiben, um zuerst den eigen Leib sich anzueignen (Mens sana in
corpore sano: Ein gesunder Geist braucht einen gesunden Korper).

Sport fristet meines Erachtens in Anthroposophischen Reihen zu
unrecht ein Schattendasein. Ich habe selbst vor einem Jahr begonnen
regelmissig zu trainieren (Laufen und Radfahren) und geniesse das
Gefiihl, richtig "da" zu sein.

26



Nun konnte man vermuten, dass so ein sich Verbinden mit dem Kor-
per der Sensiblitit abrtéglich sei. Ich habe diese Vermutung bisher nicht
bestatigen konnen. Auch die geschilderte Szene in Lappland trat ein,
nach durchaus kriftiger Belastung des Korpers.

Gliicklicherweise verfiigt die Seele tiber natiirliche Abwehrmechanis-
men (siehe im Abgrund scheitern) wie Furcht, um sich vor dem Instabil-
Werden durch zu grosse Sensibilitdt zu schiitzen.

(Endnotes)
I Wie diese Bilder zu verstehen sind und wie sie entstehen wird im
Kapitel Imagination (S. 15) behandeln.

* Etwa Rudolf Steiner Geheimwissenschaft im Umriss. Kap. Pfad der
hoheren Erkenntnis.

27



28



Die Angst des Wissenschaftlers

vor der Imagination

Als ich vor einigen Jahren im Grossen Saal des Goetheanum in einem
Mysteriendrama Rudolf Steiners sass, begann, bevor sich der Vorhang
offnete, in einiger Entfernung von mir ein Wecker elektronisch erzeugte
Pieptone von sich zu geben. Erschrockenes Rascheln des oder der Be-
sitzerIn, bis das Piepen verstummte. Die Szene begann. Nach einigen
Minuten erscholl allerdings das gleiche Piepen erneut. Wiederholtes Ra-
scheln, diesmal mit mehr Erfolg: Das Piepen war endgiiltig verstummt.
Um mich eine Atmosphire von drgerlichem Schweigen: Man sah mog-
lichst konzentriert auf die Bithne und tat so, als ob nichts gewesen sei.

Marchenhaft

Beim zweiten Piepen hatte ich jedoch den mich iiberraschenden Ein-
druck: «Warum hort mich denn keiner?» Ich liess mich also auf ein
Gesprich ein, indem ich meinen Arm bereit hielt, als kleine Bank zu
dienen, und prompt setzte sich ein Médnnlein darauf und sah mich mit
grossen Augen an. Ich begann ihm zu erkldren: «Das ist jetzt gar nicht
der richtige Moment, in dem du rufst!» Verdutzt horte der Kleine zu und
— seine Aufmerksambkeit ausnutzend — erklirte ich ihm: «Wir Menschen
sehen hier ein wichtiges Schauspiel; da geht es darum, wie Menschen
lernen konnen, dass sie deine Welt auch sehen.» Das Miannlein zwin-
kerte dankbar mit den Augen und schwupp, war es von meinem Arm
verschwunden.

Wissenschaftlich

Diese kleine Geschichte lauft Gefahr, beim Leser einen ganz falschen
Eindruck zu erwecken. Sie ist nur eine imaginative Erzdhlung. Nicht,
dass es das «Mannlein» nicht gibe, auch «sass» es natiirlich auf meinem
Arm, aber es hatte kein Gewicht und war ganz und gar unsichtbar. Fiir

29



sonnige Gemiiter ist obige Beschreibung wohl ganz hinreichend, aber
fiir den wissenschaftlichen Verstand sehr unklar, weil nicht deutlich ist,
welchen Realititsgrad das «Minnlein» eigentlich hat. Deshalb sei die
ganze Situation nochmals bewusstseinsmissig analysiert.

Nach dem zweiten Piepen hatte ich also einen Eindruck, den ich, in
Worte gefasst, so wiedergeben wiirde: «Hallo! Warum hort mich kei-
ner.» Aber die Worte sind nur der sprachliche Ausdruck, um mich dem
Leser mitzuteilen, es waren keine Worte zu horen. Entsprechend konnte
ich die Stimmung auch ganz anders, etwa in eine auf sich aufmerksam
machende Geste iibertragen: jemand schwenkt ein rotes Fahnlein. Der
Eindruck selbst war fiir mich iberraschend, ich war eigentlich auf
die beginnende Szene konzentriert, anschliessend auch bereit, in das
allgemeine «Unverschamtheit, einen Wecker piepen zu lassen» meiner
Umgebung einzustimmen. Ich habe dann mir aber versuchsweise vor-
gestellt, es sdsse der «kleine Storenfried» auf meinem Arm. Natiirlich
war da nichts zu sehen gewesen. Weiter habe ich mir vorgestellt: Wenn
er da wirklich sisse, was hitte ich ihm dann zu sagen. Dies erzihlte ich
ihm dann auch, indem ich innerlich mit ihm sprach, so wie man sonst
sich selbst Gedanken erzihlt, wenn man etwas gedanklich zu bewiltigen
sucht. Seine Grosse entsprach der Bedeutung des Geschehens: Er war
(far mich) klein, weil ich die Episode selbst als «nebensichlich» einstuf-
te, und weil sein Verhalten mir keinen «gewaltigen», sondern eher einen
lausbubenhaften Eindruck machte. (In dieser Bewertung sollte ich mich
tduschen, wie ich erst 15 Jahre spiter merkte: s. S. 41)

Die Quelle der dabei dann entstehenden Stimmungen zunidchst der
Aufmerksamkeit und dann der Dankbarkeit sind jedoch schwieriger zu
lokalisieren, da ich ja selber ein Interesse daran gehabt habe, dass mein
«kleiner» Zuhorer auch aufmerksam zuhort und sich dann bedankt.
Diese Erwartungen konnen selbst zu Quellen der Einbildung werden:
Ich «sehe», was ich erwarte (Projektion).

Die gebildeten Vorstellungen sind hier Hilfsmittel, um die entstehen-
den Stimmungen oder Eindriicke zu differenzieren und zu entwickeln.
Sie sind in ihrer Form dhnlich subjektiv wie Traumbilder, sind also nicht
«wortlich» zu nehmen, sondern wollen gelesen werden, um auf den «da-
hinter» liegenden Sinn zu verweisen.

30



Gefiihl fiir die Wahrheit

An dieser Stelle wird deutlich, dass es eine feine innere Wahrnehmung
erfordert, um zwischen Projektion und Eindruck zu unterscheiden. Hier
setzt denn auch die Kritik des Wissenschaftlers an, der schnell bereit ist
zu zweifeln, ob diese notwendige Unterscheidung tiberhaupt geleistet
werden kann. Zumindest fiir sich selbst wird er meist in Frage stellen, ob
auf diese Weise etwas Wirkliches zustande kommen kénne. Allerdings
hindert er sich mit diesem Vorurteil, tiberhaupt je eine andere Erfah-
rung zu machen. Nun wire er aber gerade aufgrund seiner erkenntnis-
kritischen Haltung geeignet, an dieser Stelle serigse Untersuchungen zu
machen und nicht auf Projektionen hereinzufallen. Leider verhindert
jedoch die gingige wissenschaftliche Ausbildung gerade diese Feinfiih-
ligkeit, da wissenschaftliche Beweise gewohnlich dussere Beweise sind,
d. h. dieses innere Wahrheitserlebnis nicht selbst zum Thema erheben,
sondern mit Beweisketten neue Erfahrungen auf alte zurtickfithren.

Dass diese Beweisketten selbst auf diesem Wahrheitsgefiihl (Evidenz)
beruhen, wird dabei deshalb iibersehen, weil das Evidenzerlebnis meist
durch Schlusstechnik (Logik) ersetzt wird.

Evidenz-Ubung

Um auf diesem Felde mehr Sicherheit zu gewinnen, kann eine kleine
Ubung helfen: Eine Primzahl ist eine Zahl, die nur durch sich selbst und
durch 1 teilbar ist. Man kann sich nun klar machen, das 2 die einzige gerade
Primzahl ist, weil «gerade» heisst: die Zahl ist durch 2 teilbar. 4 ist also keine
Primzahl. Nun kann man versuchen, 4 mit der gleichen Uberzeugung als Prim-
zahl zu denken und beobachten, wie das Denkerlebnis verschieden ist: Es ist von
der sicheren Einsicht begleitet, es stimmt nicht, es ist willkiirlich. Man macht
also parallel zwei Erfahrungen: Man weiss (Erfahrung 1), dass es nicht stimmt
(Erfahrung 2). Den gleichen Erfahrungsunterschied kann man aufsuchen, wenn
man den Unterschied zwischen einem gesehenen Léffel und einem vorgestell-
ten Loffel untersucht. Wer mit diesen Unterschieden in innerer Unbefangenheit
umgehen kann, der findet auch das Kriterium zwischen Eindruck und Einbil-
dung zu unterscheiden. Diese Unterscheidung ist schwierig, aber moglich.

31



Ob man tberhaupt Eindriicke hat, ist sicher auch eine Frage der
Begabung. Aber Sensibilitdt ldsst dich durch Ubungen auch schulen.
Allerdings werden die meisten Eindriicke durch Vorurteile verdeckt,
sodass sie gar nicht die rechte Wiirdigung erfahren. Diese Vorurteile
werden durch die oben beschriebene Unsicherheit gestirkt: «Es ist doch
alles bloss Einbildung.»

Imagination: Wesensbekleidung

Aus dem Beschriebenen kann deutlich werden: bei diesem Ansatz steht am
Anfang der Eindruck (Inspiration), den ich mir mit Hilfe der Imagination
(Bildgeschichte) zum Bewusstsein bringe. Meine Bilderfihigkeit dient mir,
um meinen Eindruck zu differenzieren. Man kénnte sagen, ich benutze Bil-
der, um die sich mir nihernden Wesen zu bekleiden — und merke erstaunli-
cherweise, ob und in wiefern diese Kleider den Wesen «stehen» oder ob ich
sie unvorteilhaft angezogen habe. Im Sinne einer ,,exakten Phantasie Goe-
thes ist die Seele aufgerufen, den sich ergebenden Eindruck in ein méoglichst
passendes Bild zu prigen und damit den Eindruck zu beleuchten.

Imagination:
Beleuchtung der Geistwesen mit eigenem Licht

Rudolf Steiner charakterisiert die hier in Betracht kommenden Vorginge in
seinen Ausfithrungen tiber die Chymische Hochzeit des Christian Rosen-
kreutz so: ,,Beim iibersinnlichen Wahrnehmen ist eine viel regere, bewufStere
Betdtigung der Seele vorhanden als beim sinnlichen. — In dem Falle des Wan-
derers zur «Chymischen Hochzeit» wird diese Betitigung durch den Bildekrdf-
teleib ausgeiibt, wie im Falle des physischen Sehens durch den sinnlichen Leib
vermittels der Augen. Diese Titigkeit des Bildekrifteleibes lift sich vergleichen
mit der Erregung von ausstrahlendem Licht. Solches Licht trifft auf das sich
offenbarende Geistwesen. Es wird von diesem zuriickgestrahlt. Der Schauende
sieht also sein eigenes ausgestrahltes Licht, und hinter dessen Grenze wird er das
begrenzende Wesen gewahr. (...) Das Geistwesen hat objektive Wirklichkeit; das
Bild, durch das es sich offenbart, ist eine durch das Wesen bewirkte Modifikation
in der Ausstrahlung des Bildekrifteleibes. (...) Der Triger der Imagination fiigt

32



diese zu dem bezeichneten geistigen Wesen oder Vorgang mit derselben inne-
ren bewufSten Freiheit hinzu, mit der ein Wort oder ein Satz als Ausdruck fiir
einen sinnlichen Gegenstand gebraucht wird. Es kann derjenige, welcher keine
Erkenntnis von dem Wesen der geistigen Welt hat, auf den Gedanken kommen,
daf$ es vollig unnatig sei, diese in bildlosen Erfahrungen sich offenbarende geisti-
ge Welt in Imaginationen zu kleiden, die den Schein des Visiondren hervorrufen.
Dem ist zu erwidern, daf$ zwar nicht die Imagination das Wesenhafte ist, das
geistig wahrgenommen wird, dafS sie aber das Mittel ist, durch das dieses We-
senhafte in der Seele sich offenbaren mufs. So wenig man eine sinnliche Farbe
ohne bestimmte Titigkeit eines Auges wahrnehmen kann, so wenig kann man
ein Geistiges erleben, ohne dafS man von innen heraus ihm mit einer bestimmten
Imagination begegnet. Dies hindert nicht daran, bei der Darstellung geistiger
Erlebnisse, die durch Imagination gemacht sind, sich reiner Begriffe, wie sie in
der Naturwissenschaft oder Philosophie iiblich sind, zu bedienen.“!

Welchen Wert haben Bilder
fiir die iibersinnliche Erkenntnis?

Galt noch in der Zeit des alten Testamentes: Du sollst Dir kein Bildnis
machen, so zeigt sich heute, dass beispielsweise Stimmungen ohne die
Verwendung von Bildern kaum zu fassen sind. Besonders aber tiber-
sinnliche Erfahrungen bediirfen der Bilder, um sich ihrer bewusst zu
werden; zu schnell huschen sie sonst iiber den Seelenhintergrund und
verschwinden wieder im Unwesentlichen.

In der tibersinnlichen Erfahrung ist der Zusammenhang von Sinn (s. Kap. Lesen
im Buche der Natur) und Bild (Imagination) — mindestens anfinglich — nicht klar
iiberschaubar. Die Seele kann sich Bildern aussetzen und von da aus nach dem
zugehorigen Sinn suchen, oder sie kann versuchen den zunachst als Stimmung auf-
tretenden Sinn durch Bilder zu verdichten. (Ich mochte hier das vage Erscheinen
von tibersinnlichen Eindriicken erst einmal mit ,,Stimmungen beschreiben. )

Geisteswissenschaft und Psychiatrie

Die Verstindigung tiber den Sinn, der Bildern zugrunde liegt, ist eine
Grundlage einer Geisteswissenschaft, die sich an die Stufe des Studiums

33



anschliesst. Dass Wissenschaftler sie kaum betreten, liegt weniger daran,
dass die Erfahrungen bei ihnen nicht auftreten sondern hauptsichlich
daran, dass diese Erfahrungen eher unauffillig und im Hintergrund der
Seele stattfinden und damit nicht durch den Filter der gewohnten Er-
kenntnisgrammatik hindurchkommen. Die Seele findet sich oft in einem
Widerspruch: Einerseits sehnt sie sich nach «iibersinnlicher Erfahrungy,
andererseits verfiigt sie itber wirksame Abwehrmechanismen, um sich vor
der Innigkeit und Verbindlichkeit gerade dieser Erfahrungen zu schiitzen.
Dieser Schutz ist oft wohl ganz berechtigt, weil die Seele tiber geniigend
psychische Stabilitit verfiigen muss (Siehe Kap. Prugelie in Lappland), um
die eigene Integritit nicht zu verlieren. Mit anderen Worten: Ohne den
Hiiter der Schwelle, der die Seele am unvorbereiteten Eintreten in geistige
Erfahrungen hindert, wire die Seele gefihrdet, mit Vorgingen und Wesen
der geistigen Welt so zusammenzufliessen, dass sie, anstatt ihre Eigenheit
zu verfeinern, sich ihr fremden Einfliissen iiberldsst und so in eine Abhin-
gigkeit gerit, die schliesslich psychiatrisch behandelt werden muss.

Katathymes Bilderleben (Tagtraum-Technik)

Ein Verfahren, das in der Seele schlummernde Bildvermégen wachzuru-
fen, wurde systematisch von Hanscarl Leuner (G6ttingen) in der Mitte
des letzten Jahrhunderts entwickelt, obwohl bereits Johannes H. Schultz
in seiner Oberstufe (1932) des Autogenen Trainings auf solches Bildver-
mogen der Seele gestossen ist. Im von Leuner sog. katathymen Bilderleben
(heute: Katathym imaginative Psychotherapie oder Tagtraumtechnik) — es
wurde spiter teils von Rickfithrungstherapeuten tibernommen — wird
der Klient zunichst in eine Entspannung gefiihrt, dadurch entsteht eine
Lockerung im Verhiltnis zu seinem physischen Leib. Dieser Zustand ist
eine Vorstufe zur Hypnose, aber dennoch nicht mit ihr zu verwechseln,
da der Entspannte die Souverinitit (wie in jeder normalen Meditation)
tiber sich vollig behilt und in jedem Moment abbrechen kann, indem
er etwa seine Muskeln spannt und in das Tagesbewusstsein zurtickkehrt.
In dieser Entspannung (Lockerung) wird ihm ein Bildmotiv empfohlen:
Etwa: ,,du stehst an einer Lichtung, Schildere was du siehst. Es néihert sich
jemand. Was passiert jetzt? Wie sieht er aus? Was sagt er? usw. Dieses

34



Verfahren wird mitunter auch als gefiihrte Meditation bezeichnet. Tat-
sichlich treten in der Seele, wenn sie nicht durch irgendwelche Erleb-
nisse (z.B. Schocks) blockiert ist, die vorgeschlagenen (suggerierten)
Erlebnisse auf. Was sich abspielt, ist mitunter ganz iiberraschend und
nicht vorhersagbar. Die Bilder, die die Seele hervorholt, sind jedoch
keineswegs zufillig. Anamnestische Verfahren der Tiefenpsychologie
nutzen diese Bilderfihigkeit, um an in der Seele verschiittete oder un-
ter Verschluss stehende Erlebnisse und Verletzungen heranzukommen.
Ubersinnliche Einfliisse konnen hier als Bilder erscheinen.

Von der Imagination zur Inspiration

Anthroposophische Autoren (Jostein Saether, Heide Oehms) haben ne-
ben jeweils anderen Methoden auf ein der Tagtraum-Technik dhnliches
Verfahren zuriickgegriffen und ihre Erfahrungen publiziert? Allerdings
bestimmt sich der Meditierende selbst Ausgangsbild und Dauer. Unge-
wohnt ist die Haltung: nach einer bildhaften Vorbereitung Bilder kom-
men zu lassen: "Ich steige in eine Hohle, schaue mir alles genau an und
kehre schliesslich ans Tageslicht einer neuen Landschaft zuriick". Die so
entstehenden Bilder weisen aber immer auf eine Bedeutung.

Um diesen Ansatz als Forschungsmethode wiirdigen zu konnen, muss
die Frage geklirt werden, welche Quellen speisen die Bilder? Dass seeli-
sche und leibliche Quellen reichlich sprudeln kénnen (ein auftauchen-
der gewaltiger Lowe kann auch Bild fiir ein von der Verdauung zu bewil-
tigendes Fondue sein), zeigt sich schnell. Dies gilt aber fiir alle serivsen
meditativen Verfahren: Sie vermeiden die Begegnung mit dem eigenen
Doppelginger nicht. Es wire kurzschliissig, allein deshalb ein solches
Verfahren zu verwerfen, weil es zunichst Facetten des eigenen Doppel-
gingers der Seele vor Augen fiithrt. Hier ist aber die Frage entscheidend:
Treten Bilder auf, die geistige Bedeutung haben, indem sie beispielsweise
auf frithere Erdenleben verweisen? Wie gewinnt man Sicherheit tiber die
tatsdchliche Bildquelle? Wie hingt der Sinn (Inspiration) mit den Bildern
(Imagination) zusammen? Ich mochte diese Verfahren projizierende
Verfahren nennen, weil sie einen zunichst noch unbewusst bleibenden
Sinn auf der inneren Leinwand verbildlichen. Dieser Sinn muss dann

35



nachtriglich gedeutet werden, wobei die Hoffnung ist, dass der, der die
Bilder hat, in sich auch den Quell der Deutung trigt.

Ferner muss der Fokus der Meditation im Voraus bestimmt werden:
Der Meditierende wendet sich an ein ihm nahestehendes geistiges We-
sen, z.B. seinen Engel, mit der Bitte, ihn in der rechten Art in der Medi-
tation zu fithren, und hofft im Weiteren, dass diese Fithrung stattfindet.
Auch dies ist etwas ungewohnt, weil sonst bei einer Spruchmeditation
der Spruch, bei einer Bildmeditation das Bild diese Funktion selbst
tbernimmt. Aber man darf wohl annehmen, dass geistige Wesen, wenn
sie sehen, dass jemand eine Verbindung sucht, sich darauf einstellen und
auf diese Weise eine Fithrung versuchen. Allerdings liegt diese Fithrung
mindestens im Beginne ausserhalb des Bewusstseins, und bedarf daher
nachtriglich der Rechtfertigung. Diese Rechtfertigung kann dadurch
erfolgen, dass der Meditierende mit den entstandenen Bildern lebt, und
sieht, wie sie sich im Laufe der Zeit verindern, und ob und in wieweit
sie sich im Leben bewihren.

Da bei diesem Verfahren Bilder ohne grosse Anstrengung in der
Seele auftauchen, stellt sich die Frage, ob die Seele in der Lage ist, die
auftauchenden Bilder wirklich zu bewiltigen. Hier beriihrt die inne-
re Entwicklung Fragen der Psychologie und Psychiatrie: Psychotisch
veranlagte Menschen, bei denen Bilder inflationdr werden, sollten sich
besser von solchen projizierenden Verfahren fernhalten, wenn sie nicht
iiberhaupt jede imaginative Schulung meiden sollten. Auf der anderen
Seite ist eine Sensibilisierung der Seele eine Voraussetzung, um {iber-
haupt von der tibersinnlichen Welt beriihrt zu werden.

36



(Endnotes)

' Aus: Rudolf Steiner Die Chymische Hochzeit des Christian Rosenkreuz in
GA35

2 (1) Jostein Saether: Wandeln unter unsichtbaren Menschen.
Eine karmische Autobiographie. 1999. 324 S. 22,5 cm. Kartoniert. 528gr.
ISBN: 3-8251-7257-0

(2) Heide Oechms: Karma-Erkenntnis, warum? Innere Entwicklung
als Grundlage geistiger Fihigkeiten. 2. Aufl. 2000. 269 S. 22,5 cm. Kartoniert.
422gr. ISBN: 3-8251-7255-4

37



38



Lesen im Buche der Natur

Uber die Inspiration

Wir haben gesehen, daf8 der Umgang mit Bildern und Imaginationen naiv
beginnen darf, aber im weiteren Verlauf zu Kriterien fithren muss, die Licht
auf den Wert und den Realitdtsgehalt dieser Bilder werfen. Nun wollen wir
diese «Qualitdtssicherung> im Hinblick auf die Inspiration erweitern.

Jedes Bild hat einen Rahmen. Durch ihn wird das Bild erst zum Bild.
Denn typisch fiir ein Bild ist, daf$ es Bild von etwas ist, nicht aber sich selbst
meint und sich so gegen seine Umgebung abhebt. Das betonen wir, indem
wir unsere Bilder rahmen. Sogar gegenstandslose oder <abstrakte> Bilder
sind Bilder von etwas: Auch sie meinen nicht sich selbst. Nur als Restau-
rator und Kunstwissenschaftler interessieren wir uns fiir das Material, aus
dem das Bild besteht, als Betrachter dagegen lassen wir uns durch das Bild
beeindrucken. Dabei hilft uns der Rahmen als Kontrast zur Umgebung.
Rahmen schilen Bilder aus der Gleichgiiltigkeit ihrer Umgebung heraus.

Was zunichst fiir das Gemalde gilt, L3t sich leicht auch auf andere
Kunstgattungen erweitern. So etwa dient der Auftritt beim Konzert als
Rahmen, um das Musikstiick in seiner Zeitgestalt aus dem Alltag heraus-
zuheben. Ja, es hingt eigentlich nur von meiner Haltung ab, ob ich mir et-
was zum Bild werden lasse und es damit aus der Gewohnlichkeit <heraus-
rahme>. Wenn ich bereit bin, «etwas»> auf seinen Ausdruck hin anzusehen,
wird es zum Bild. Bleibe ich aber dabei stehen, dafl ich nur in den Weiten
des Bildes lustwandle, wird mir sein Sinn, das heif3t das Gemeinte, ver-
borgen bleiben. (Weshalb dImaginationen> auch keine Erkenntnisse sind,
sondern Herausforderungen, nach dem zugehorigen Sinn zu suchen.)
Zunichst sind Bilder Fragen und ihre Rahmen Fragezeichen. Damit sind
sie aber bereits als Schrift entdeckt, die gelesen werden will.

Auf den Sinn blicken kénnen

Wer liest, blickt zwar auf die Buchstaben, aber er richtet seine Aufmerk-
samkeit nicht auf das Besondere der Buchstaben, sondern sucht — sofern

39



er des Lesens und der Sprache kundig ist — auf das Gemeinte zu blicken
(siche Kasten Von der Imagination zur Inspiration). Bei genauerem Hin-
sehen zeigt sich, dafl Lesen heifdt: die Lesezeichen (Buchstaben) wegrdu-
men. Der Leser dieses Textes wird (bisher) kein besonderes Augenmerk
darauf verwandt haben, daf§ dieser Text in einer Serifen-Schrift gedruckt
ist, daf§ die Absitze nach Zwischeniiberschriften keine Einziige haben
und so weiter. Im Gegenteil: Die Aufmerksamkeit auf die Serifen (kleine,
abschlieflende Querstriche am oberen und unteren Ende der Buchsta-
ben) wird das Verstindnis behindern. Der Leser wird bemerken, wenn
er nach diesen Querstrichen sucht, dass er den Leseflu8 unterbrechen
muf}, um seine Aufmerksamkeit der Schrift selbst zuzuwenden. Das
zeigt schon beim gewohnlichen Lesen, daf$ der Leser das Gesehene stin-
dig wegschaffen muf3, um auf den Sinn blicken zu kénnen.

Das Gleiche gilt beim Horen: Auch hier interessiere ich mich nicht
fiir die Hohe oder Rauhheit der Stimme, auch nicht fiir die Artikulati-
on, soweit sie mich nicht am Verstindnis hindern. Ja, selbst die Sprache
spielt keine Rolle, sofern ich sie beherrsche. Im Verstehen suche ich
auf das vom anderen Gemeinte direkt durchzublicken, die sinnliche
Vermittlung aber auszublenden. Allerdings kann auch die Stimme
selbst wieder Ausdruck werden. Sie erzihlt dann von der Stimmung
des Sprechenden. Aber dann setze ich mich nicht mit den sinnlichen
Parametern, wie Lautstirke und Klang auseinander, sondern versuche
auch hier, sie zu lesen.

Auf diese Weise werde ich des Sinnes, des Gemeinten oder der
Stimmung unmittelbar inne: Es ist nicht ein Zusammenstiickeln von
Bruchstiicken, die in der Erkenntnis enden, sondern der Sinn wird
unmittelbar und als Ganzes zuginglich. Natirlich kénnen beim Ver-
stindnis eines komplexen Zusammenhangs zunachst nur Teileinsichten
auftreten, aber die Teile dieser (komplexeren) Einsicht selbst sind wieder
klar durchschaubar und bilden Ganzheiten, die sich ihrerseits verfeinern
und vertiefen lassen.

Mit dem Modell des Lesens laf3t sich recht gut die Besonderheit
und das Auftreten einer Inspiration charakterisieren: Nachdem sich
das BewufStsein intensiv mit einem Inhalt (zum Beispiel einer Natur-
stimmung) erfllt hat, wird dieser aktiv aus dem Bewuf3tsein entfernt.

40



Anschlieflend blickt die Aufmerksamkeit auf das, was den Bewuf3tseins-
horizont daraufhin wie eine Antwort, ein Nachbild ausfiillt. Rudolf
Steiner spricht fiir die Untersuchung der Aura sogar vom «Absugge-
rieren» des physischen Leibes, um einen «Durchblick» auf die Aura zu
erreichen.® Zwischen beiden Verfassungen liegt ein Sprung, der je nach
Thematik, eigener Befindlichkeit und eigenen Fihigkeiten gelingt oder
auch nicht gelingt. Die Sinneswelt sich zum Bild werden zu lassen, ist ein
Schritt an die skizzierte Grenze.

Leeres Bewuf3tsein herbeifithren

In «Grenzen der Naturerkenntnis> schildert Rudolf Steiner!, wie man
tiber die gewohnliche Sinneswahrnehmung hinauskommt, wenn «man
nicht im gewohnlichen Sinne mit Vorstellungen diese [Sinnes-]Wahrneh-
mungen beurteilt, sondern dafs man sich symbolische oder andere Bilder
schafft zu dem mit dem Auge zu Sehenden, mit dem Ohre zu Hérenden,
auch Wiirmebilder, Tastbilder und so weiter. Dadurch daf$ man gewisser-
mapen das Wahrnehmen in Fluf bringt, daf$ man Bewegung und Leben
in das Wahrnehmen hineinbringt, aber in einer solchen Weise, wie es nicht
im gewohnlichen Vorstellen geschieht, sondern im symbolisierenden oder
auch kiinstlerisch verarbeitenden Wahrnehmen, dadurch kommt man viel
eher zu der Kraft, sich von der Wahrnehmung als solcher durchdringen zu
lassen. [...] Man mufS selbstverstindlich nicht glauben, dies sei zu erreichen
in kurzer Zeit.» Er schildert hier die Intensitit und Verdichtung, die man
einer Sinneswahrnehmung angedeihen lassen kann. Er weist dann dar-
auf hin, wie man so in das Gebiet des Lebendigen eintritt. Erst wenn die
Schriftzeichen (Sinnesbilder) in gentigender Intensitdt im Bewuf3tsein
leben, kann sie die Inspiration (ihren Sinn) 6ffnen.

Obwohl jede Erkenntnis schon den Charakter der Unvorhersehbar-
keit hat — oder religios gesprochen ein Gnadenakt ist —, sind wir nicht
gewohnt, diesen Sprung systematisch einzuleiten. Oft scheitern wir an
der Herbeifithrung eines leeren Bewuf3tseins dadurch, dafy wir es mit
dem Zustand der Leere fiillen wollen; nicht der Blick auf die Leere fiihrt
zu wirklicher Leere, da die Leere so Vorstellung bleibt, die das Bewuf3t-
sein erfiillt. Erst wenn wir uns beeindrucken lassen wollen, indem wir

41



Mut haben, uns auf das einzulassen, was da vielleicht kommen konnte,
nihern wir uns dieser Leere. So lange das Bewufitsein seine Aufmerk-
samkeit auf die Vorstellungsfliche fixiert, kommt es aus dieser Fixierung
nicht heraus. Wir bleiben Beobachter der inneren Biihne.

Ich selbst habe mich lange Zeit irritieren lassen, indem ich versuchte,
ein leeres Bewusstsein dadurch herzustellen, dass ich mich auf dieses
leere Bewusstsein zu konzentrieren versuchte, indem ich dachte: "Leeres
Bewusstsein". Das fithrt aber nur dazu, dass man sein Bewusstein mit
"leerem Bewusstsein" fiillt: Es ist ein mit dem Begriff oder der Vorstel-
lung des leeren Bewusstseins gefiilltes Beswusstsein. Erst als ich lernte
hier fiir eine Fragehaltung einzunehmen, wurde die Haltung fruchtbar.

Es geht hier um eine Haltungsinderung: Ich muf$ bereit sein, mich
mitnehmen zu lassen. Das setzt aber voraus, dafd ich erst einmal alles zur
Ruhe bringe, was als Alltagsnachklinge und Befangenheiten heraufspiilt.
Will man das tibend angehen, so empfiehlt sich zunéchst eine Riickschau
auf die Ereignisse des Tages: Hier ist der unbeteiligte Beobachter gefor-
dert, der diese Ereignisse gelassen wie eine mehr oder weniger bizarre
Landschaft betrachtet. Auf diese Weise kann den Aufmerksamkeit hei-
schenden Tagesereignissen ihre Aufdringlichkeit genommen werden. In
einem néchsten Schritt kann man nun alles <abflieffen> lassen, was sich
noch an Storungen und ungewollten Regungen dem Bewuf3tsein auf-
dringen mochte. Wenn dabei korperliche Entspannung eintritt, ist das
eine gesunde Folge der geistigen Betitigung. Aus dieser wachen Ruhe
kann man sich dann gezielt entschlief8en, sich dem Thema zuzuwenden.
Je deutlicher und ausschliefSlicher der Entschluf§ gefalt wird, desto be-
teiligter ist man als ganzes Wesen. Die Entschluflkraft sollte etwas vom
Uberschreiten des <Point of no Return> haben. (siche dort)

Rosenkreuzmeditation als Ubung zur Inspiration

In der «Geheimwissenschaft im Umrif2 entwickelt Rudolf Steiner die
Rosenkreuzmeditation, indem er darauf hinweist, dal der Schiiler sich
eine gefiihlsgesittigte Vorstellung der Reinheit einer wachsenden Pflan-
ze und der Begierdenatur des Menschen bilden konne, die Stimmungen
moge er dann in das Griin des Pflanzensaftes beziehungsweise in das Rot

42



des Blutes zusammenziehen. In einem dritten Schritt kann er dann aus
diesen Farben sieben Rosen als Ausdruck der Liuterung des Menschen
bilden, die vor einem schwarzen Kreuz erscheinen, die die gelduterten
bzw. noch ungelduterten Teile der eigenen Wesenheit symbolisieren.

In dieser Meditation kann man sich damit vertraut machen, wie
der Sinn (Lduterung) in das Bild (Rosenkreuz) eingreift, weil man alle
Elemente (Sinn, Bild, Stimmung) selbst hervorbringt und so um die
gegenseitigen Verhiltnisse weif. In der Inspiration findet die gleiche
Verkniipfung von Sinn und Bild statt, wenn das Bild gentigend stim-
mungsgesittigt ist. Es sei hier angemerkt, dafl Inspirationen hiufig auch
kiirzer oder linger nach den Erlebnissen, ja sogar ohne (vorherige) Bil-
der eintreten. Aber das gewohnliche Bewuf3tsein wehrt diese Eindriicke
als Einbildungen ab, weshalb zunichst das Uben an solchen selbstge-
machten Bildern eine gute Vorbereitung ist.

Inspiration und Wahrheit

In der konkreten Natur- und Lebensbeobachtung erscheinen Inspiratio-
nen oft mit einer Zartheit, die dem Zweifel des normalen Erkenntnisle-
bens nicht standhalten. Die Frage st das wirklich so oder hast du dir das
eingebildet? bedarf in der Bewertung selbst einer Behutsamkeit, weil sich
das «Gefuhl fiir die Wahrheit> erst langsam ausbilden muf. In der Start-
phase wird man deshalb immer gut tun, seine Eindriicke durch Riickfra-
gen in der <Wirklichkeit> zu priifen. Beide Extreme: die alles zersetzende
Kritik (Zweifel) wie auch die leichtgldubige Bejahung (Aberglaube) sind
Priifsteine, an denen die eigene Erkenntnis sich klaren muf3.

An der Priifung durch das Leben, insbesondere durch die gelassene
Betrachtung der Sinneswelt (Naturwissenschaft) kann sich ein Gefiihl
fir die Wahrheit ausbilden. Es weist auf die dritte Stufe der hoheren
Erkenntnis, die Intuition, dem unmittelbaren Wissen durch ungetrenn-
tes Eins-Sein mit dem Wesen, dessen Begegnung (besser Er-Innerung)
stattfindet. Sie deckt mir auch meine Einbildungen als solche auf, das
heifdt, sie zeigt, das solcher «Sinn> viel enger mit mir zusammenhingt,
als mir lieb ist. Deshalb steht am Beginn dieser Entwicklung die Selbst-
erkenntnis. Die oft zarten Erlebnisse werden von eigenen Gewohnheiten

43



erdriickt (Zweifel) oder aufgeblasen (Aberglaube). In beiden Fillen mufl
ich vorab kldren, warum ich eher herrisch und unwirsch oder sklavisch
und lustvoll auf meine Eindriicke reagiere. Es zeigt sich dann, dafl das
Durchschauen und Reinigen der eigenen Befangenheiten selbst Krifte
zur Verfiigung stellt: Stabilitdt im Aushalten und Sensibilitit im Erken-
nen.

Von der Imagination zur Inspiration

Hier noch eine ausfiihrlichere Darstellungen des Ubergangs von der
Imagination zur Inspiration bei Rudolf Steiner:> "Die Entwicklung bleibt
nun aber innerhalb der imaginativen Welt nicht stehen. Der Mensch, der
in ihr stehenbleiben wollte, wiirde zwar die in Verwandlung begriffenen
Wesenheiten wahrnehmen; aber er wiirde die Verwandlungsvorginge nicht
deuten konnen, er wiirde sich nicht orientieren konnen in der neugewon-
nenen Welt. Die imaginative Welt ist ein unruhiges Gebiet. Es ist iiberall
nur Beweglichkeit, Verwandlung in ihr; nirgends sind Ruhepunkte. — Zu
solchen Ruhepunkten gelangt der Mensch erst, wenn er sich iiber die ima-
ginative Erkenntnisstufe hinaus zu dem entwickelt, was die <Erkenntnis
durch Inspiration> genannt werden kann. — Es ist nicht notwendig, dafs
derjenige, welcher die Erkenntnis der iibersinnlichen Welt sucht, sich etwa
so entwickele, dafs er zuerst in vollem MafSe das imaginative Erkennen sich
aneigne und dann erst zur dnspiration> vorschreite. Seine Ubungen konnen
so eingerichtet werden, dafS nebeneinander das geht, was zur Imagination,
und das, was zur Inspiration fithrt. Er wird dann, nach entsprechender
Zeit, in eine hohere Welt eintreten, in welcher er nicht bloff wahrnimmt,
sondern in der er sich auch orientieren kann, die er zu deuten versteht. Der
Fortschritt wird in der Regel allerdings so gemacht werden, daf8 sich zuerst
dem Geistesschiiler einige Erscheinungen der imaginativen Welt darbie-
ten und nach einiger Zeit er in sich die Empfindung erhilt: Jetzt fange
ich auch an, mich zu orientieren. — Dennoch ist die Welt der Inspiration
etwas ganz Neues gegeniiber derjenigen der bloflen Imagination. Durch
diese nimmt man die Verwandlung eines Vorganges in den andern wahr,
durch jene lernt man innere Eigenschaften von Wesen kennen, welche sich
verwandeln. Durch Imagination erkennt man die seelische Auferung

44



der Wesen; durch Inspiration dringt man in deren geistiges Innere. Man
erkennt vor allem eine Vielheit von geistigen Wesenheiten und von Bezie-
hungen des einen auf das andere. Mit einer Vielheit verschiedener Wesen
hat man es ja auch in der physisch-sinnlichen Welt zu tun; in der Welt der
Inspiration ist diese Vielheit doch von einem anderen Charakter. Es ist da
ein jedes Wesen in ganz bestimmten Beziehungen zu andern, nicht wie
in der physischen durch dufere Einwirkung auf dasselbe, sondern durch
seine innere Beschaffenheit. Wenn man ein Wesen in der inspirierten Welt
wahrnimmt, so zeigt sich nicht eine dufere Einwirkung auf ein anderes,
die sich mit der Wirkung eines physischen Wesens auf ein anderes verglei-
chen liefle, sondern es besteht ein Verhiiltnis des einen zum andern durch
die innere Beschaffenheit der beiden Wesen. Vergleichen lifSt sich dieses
Verhiiltnis mit einem solchen in der physischen Welt, wenn man dazu das
Verhiiltnis der einzelnen Laute oder Buchstaben eines Wortes zueinander
wihlt. Wenn man das Wort <Mensch vor sich hat, so wird es bewirkt durch
den Zusammenklang der Laute: M-e-n-sch. Es geht nicht ein AnstofS oder
sonst eine dufSere Einwirkung zum Beispiel von dem M zu dem E hiniiber,
sondern beide Laute wirken zusammen, und zwar innerhalb eines Ganzen
durch ihre innere Beschaffenheit. Deshalb lifSt sich das Beobachten in der
Welt der Inspiration nur vergleichen mit einem Lesen; und die Wesen in
dieser Welt wirken auf den Betrachter wie Schriftzeichen, die er kennen-
lernen mufS und deren Verhdltnisse sich fiir ihn enthiillen miissen wie eine
iibersinnliche Schrift. Die Geisteswissenschaft kann daher die Erkenntnis
durch Inspiration vergleichsweise auch das «Lesen der verborgenen Schrift>

nennen."
(Endnotes)
! Rudolf Steiner: Grenzen der Naturerkenntnis (GA 322).S.114

2 Rudolf Steiner: Die Geheimwissenschaft im Umrif (GA 13), S. 359

3 Rudolf Steiner: Geheimwissenschaft im Umrif8 (GA 13), S. 351-353.

45



46



»Es gibt kein Boses® — sagte der Bose

Wie wird man geistiger Wesen im eigenen Bewusstsein gewahr? Die
Erwartung, dass diese Wesen sich durch Bilder zu Erkennen geben, wird
im Allgemeinen enttiuscht werden. Wie wir im Kapitel tiber die Imagi-
nation sahen, sind Bilder mehr oder weniger selbstgemacht. Wenn ich
also Bilder geistiger Wesen erwarte, so kann diese Erwartung meist nur
gestillt werden, wenn ich der in mir auftretenden Stimmung aktiv Bilder
entgegenbringe. Aber auch wenn das Bewusstsein nicht bilderfihig ist
(keine imaginativen Fihigkeiten getibt hat), kann es der Wirksamkeit
geistiger Wesen inne werden.

Das lésst sich an einer einfachen Konzentrationsiibung zeigen. Wir
kennen die Situation ja gut: Ich konzentriere mich auf ein Streichholz
und lande tiber das Baumsterben bei der letzten Aktion von Greenpeace.
Aber kann man beobachten, wie eine Ablenkung auftritt? Ich behaupte,
das Auftreten einer Ablenkung wurde noch nie beobachtet. Denn wire
sie beobachtbar, wire es keine. Zur Ablenkung gehort, dass sie unbeob-
achtet bleibt. Riickblickend kann ich natiirlich schon merken, dass mein
Wille, mich auf das Streichholz zu konzentrieren erlahmt, dass dann
sich anderes an seine Stelle setzt — und plétzlich bin ich nicht mehr Herr
meiner selbst: Ich bin (von fremdem Willen) besessen, denn ich wollte
ja konzentriert sein. Fiir mich war nun ausserordentlich aufschlussreich,
diesen fremden Willen zu untersuchen: Was will er und wie macht er
das? Was er will, ist schnell gesagt: er will gerade das, was ich nicht will!
(Naturlich sollte man die Untersuchung hier verfeinern, das legt dann
den Doppelginger frei) Und wie macht er das? Auch das ist leicht zu
bemerken: Er ist darauf angewiesen, dass ich ihn nicht bemerke!

Fiir mich ist in dieser Ubung die Grundnatur des Bosen beschrieben:
Es wirkt, indem es sich verbirgt. Wird es durchschaut, ist die Wirkung
vorbei: Ich kann es handhaben. ,,Hoffentlich®, wird mancher vielleicht
denken. Ja natiirlich, ich beschreibe hier die Wirkungsweise vor der
Sucht, also den Irrtum. Die nichste Stufe in der Sucht besteht dann da-

47



rin, dass ich zu meinem eigenen Willen ein abstraktes Verhiltnis habe:
Ich sehe etwas ein, aber ich tue es trotzdem nicht (Vgl. Paulus-Zitat s.
Kasten).

Mit meinem Tun hilt mein Frkennen nicht Schritt. Denn nicht,
was ich will tue ich, sondern das, was ich verabscheue, das tue ich. ...
Eigentlich bin ich es gar nicht selbst, der so handelt, sondern die mei-
nem Wesen einwohnende Siinde ist es. Und damit ist klar, dass in mir,
d.h. in meinem physischen Leibe das Gute nicht wohnt. Das Gute zu
wollen ist mir gegeben, es zu vollbringen, nicht. Nicht das Gute, das ich
will, tue ich, sondern das Bose, das ich nicht will, das tue ich. Wenn ich
aber das Tue, was ich nicht will, so bin ich eben nicht selbst das Subjekt
meines Handelns, sondern die meinem Wesen einwohnende Macht der
Siinde. Rém. 15 - 20

Wie dieses Ablenkung in die Sucht iibergehen kann zeigt das folgende
Beispiel:

Gleich nach der Schule mufite ich ein Programm fiir ein Laborgerit
zubereiten. In dieser Zeit safd ich oft ca. 40 Stunden/Woche hinter dem
Bildschirm. Dabei habe ich die Zeit fiir das Erdenken der Programme
noch gar nicht mitgerechnet. Oft fuhr ich dann nachmittags in das Re-
chenzentrum, um ein Programm ,,zum Laufen zu bringen®. Ungezihlte
Male machte mir die «Kiste» einen Strich durch die Rechnung: ,,Error
oder «Fatal Error» war die Meldung der Maschine, also im Programm
waren Fehler. Ich sehe mir den Computerausdruck an; ja natiirlich,
wenn ich so einen Unsinn programmiere, dann «kann das Ding ja
nicht laufen." Ich korrigiere den Fehler, jetzt wird es sicher gehen. Nein,
andere Fehler. Erneutes Suchen. Nach mehr oder weniger langem, kon-
zentriertem Nachdenken, das in seiner Art dem des Schachspielens ganz
verwandt ist, konnte auch dieser Fehler behoben werden. — Aber jetzt
wird es klappen. Nein, die gleiche Fehlermeldung, es war also doch noch
etwas anderes falsch.

So geht das stundenlang. Wenn dann die Hoffnung steigt, daf} das
Ende der Sitzung nicht mehr fern sein kann, ,,bricht das System zusam-
men», d. h. das Programm, das die Maschine verwaltet, macht Fehler.
Nun muf3 das System erst neu in die Maschine ,,geladen®, werden. Das
dauert eine halbe bis zwei Stunden. «Blode Kistel» schimpfe ich vor

48



mich hin. Solange ist kein Rechenbetrieb méglich. Soll ich nun nach
Hause fahren? Doch das lohnt sich nur, wenn es wirklich linger als
zwei Stunden dauert — also warten. Warten in einem Raum, der erfiillt
ist vom dauernden Surren der verschiedenen Geblise, beleuchtet vom
bleichen Licht der Neonréhren. Fenster, geschweige denn Blumen, gibt
es nicht. Milchweif3 gekalkt, eine Tafel, ein paar Plastiktische, zwanzig
Bildschirmgerite. Einige Menschen, die so fade aussehen wie der Raum
selbst: hohle Augen, schlappe Haltung, Bart, alles formlos im Ausdruck,
die Gesichter bleich, teils ausgemergelt und ausgeho6hlt. Und ich? — Auch
nicht besser. Ich habe zwar noch immer keinen Bart, aber mein Blick
stiert durch die Winde hindurch. Ich merke gar nicht, daf§ ich nur
mit einem Auge sehe. Viele schielen hier mit einem Auge nach auflen.
— Also warten. Aber jetzt kommt die Wirkung der intensiven Arbeit an
der Maschine: Es fingt an zu denken: konnte man nicht ein gewisses
(niichtern betrachtet: véllig belangloses) Problem viel eleganter da-
durch 16sen, dafy man... (Rollenaustausch: jetzt bin ich die Maschine
und werde programmiert). Mit Hilfe meiner Intelligenz programmiert
es mich. «Ich will eigentlich nicht! - Es wire aber doch interessant und
dann ausgesprochen elegant®. Es ist furchtbar, ich will nicht, aber ich
kann nicht anders.

Das hat man im Mittelalter bestimmt Besessenheit genannt. — Ah, die
Kiste lduft wieder. Fast wie auf ein Kommando beginnt das Geklapper
der Menschenhinde auf den Tastaturen. — Ist ja klar, jetzt muss ich erst
einmal die neue Idee testen, ob das tatsichlich funktioniert. Es funkti-
oniert natiirlich nicht, weil Fehler drin sind. Nach zwei Stunden testen
war immer noch eine «Macke“ im Programm. Immer erneutes Durch-
denken der Programmschritte. Da, das ist er, ja, das muf8 der Fehler
sein. In fliegender Eile und mit fahrigen Bewegungen korrigiere ich und
«baue» dadurch natiirlich neue Fliichtigkeitsfehler ein. Als endlich alle
beseitigt sind, kommt die grole Enttduschung: das Problem ist so gar
nicht 16sbar. Argerlich schiebe ich die Unterlagen zur Seite. Wieder war
ich fiir Stunden Knecht der Maschine. Ich war ja eigentlich gekommen,
um fiir das Laborgerat zu programmieren. Also daran weiter. Nach un-
gezdhltem Versuch und Irrtum ldf3t sich das Problem zu einem vorldu-

49



figen Abschluf3 bringen. (Was ich damals noch nicht wissen konnte: das
Programm wird spéter nie benutzt werden.)

Mir reicht's. Ausgehohlt, unruhig und zerschlagen wie nach einer
langen Autofahrt in dichtem Verkehr bei Nacht packe ich meine Sachen,
verabschiede mich von den letzten der einsamen Kampfer — die anderen
sind vorher schon gegangen — mit: ,,Also Tschiiss denn und viel Gliick
noch!“ — ;Hm, ja danke®. Er sieht kaum auf und ich gehe. Nun ist es
schon wieder hell geworden! Na, wenigstens die Morgenstimmung ist
echt! Im Auto kommen die Gedanken an das alte, belanglose, aber un-
geloste Problem wieder. Da — verflixt, mir kommt ein Einfall: so konnte
es vielleicht doch losbar sein. Soll ich zurtickfahren? Die Situation ist
unentschieden: eigentlich bin ich viel zu miide und habe auflerdem
gar keine Lust. Aber es zwingt: es wird wahrscheinlich doch so funkti-
onieren. Ich fluche halblaut auf die blode Kiste, aber leihe ihr fir heute
morgen nur noch mein miides Bewuf3tsein, zu sehen bekommt sie mich
nicht. Bis an die Schwelle des Schlafes nagt dieses elende Problem an mir.
Endlich kann ich in den Schlaf entflichen.

*

Die Wirkung der widrigen geistigen Wesen ist verhaltnismassig gut
zu bemerken, weil sie mich aus dem Bewusstsein verdrangen und das
gleichzeitig vertuschen wollen. Sobald man auf dieses Vertuschen nicht
hereinfillt, kann man ihre Wirksamkeit im Bewusstsein beobachten.
Das aber wirkt wie ,,Weihwasser®, das der Teufel bekanntlich scheut.
Deshalb ist der Satz ,,Es gibt kein Boses“ selbst die Grundlage, auf der
Boses wirken kann. Dieser Satz ist gerade wegen dieser Leugnung selbst
ein ,,boser” Satz. (Wem die Bezeichnung ,,Boses® zu abgegriffen ist, der
moge jeweils ,Boses ersetzen durch ,Wirksambkeit, die mich hindert
souveridn zu handeln®).

Die Wirkung guter geistiger Wesen ist viel schlechter zu bemerken,
weil ihre Wirkung die Souverinitit des Menschen streng achtet. Leicht
iibersiecht man ihren Einfluss: ,Donnerwetter, ich hitte gar nicht ge-
dacht, dass ich so gut bin, dass ich das erreichen konnte.* Tatsdchlich ist
diese Verwunderung angebracht, aber auch hier steckt eine Verfithrung,
diesmal in die Selbstiiberh6hung. Denn bei Lichte besehen wirkte durch
mich etwas, das dafiir sorgte, dass das, was ich ahnend wollte, nun viel

50



besser herausgekommen ist. Die guten Wesen warten auf meine Initiati-
ve und machen dann damit in der Welt das, was moglich ist — ohne mir
diese Initiative zu nehmen. Wirken die Bsen wie Hemmer der Initiati-
ve, so die guten wie Verstirker.

51



52



Am Ende der absoluten Wahrheit

Uber die Intuition

Wihrend meines Physikstudiums geriet ich in eine Auseinandersetzung
mit einem Professor fiir formale Logik: In seinem Seminar tiber Spino-
zas Ethik stellte er die Frage, was ein Axiom sei. Wer je mathematische
Grundsatzvorlesungen gehort hat, weiss: ,,Ein Axiom ist eine unmittel-
bar evidente Aussage, die nicht weiter bewiesen werden kann.“ Als ich
ihm dies antwortete, lichelte er tiberlegen und entgegnete: ,,Wir sind
uns doch wohl dartiber einig, dass die ,,Evidenz* zu den iiberwundenen
Dingen gehort! Darauf versetzte ich: ,Das kann ja wohl nicht sein,
sonst wiirden Sie doch gar nicht mit mir reden, da setzen Sie doch schon
voraus, dass das, was Sie sagen, evident ist! Und zwar nicht nur fiir Sie,
sondern auch fir mich® Nun lichelte er noch tiberlegener: ,,Nein, auch
dartiber haben wir schon nachgedacht; keinesfalls, ich glaube nur, dass
das, was ich sage, wahr ist.“ Nun nahm er einen — wie ich fand — herab-
lassenden Ton an: ,,Aber bevor wir uns weiter verstindigen, sollten Sie
mal im Handbuch philosophischer Grundbegriffe unter Evidenz nachle-
sen. Das tat ich dann und fand, dass der von Rudolf Steiner geschitzte
Franz Brentano hier die grundlegenden Untersuchungen gemacht hat:
Die Evidenz, d. h. die Erkenntnissicherheit, kann nicht bewiesen werden,
denn der Beweis miisste evident sein, man wiirde also voraussetzen,
was man beweisen will. Man kann sie auch nicht widerlegen, denn die
Widerlegung miisste evident sein, das aber wire ein Selbstwiderspruch.
Tatsdchlich, in diesem (beweisfahigen) Sinne gehort die Evidenz nicht zu
den philosophischen Dingen. Der Verstand kann nidmlich mit der Evi-
denz gar nicht umgehen, weil sie sein Fundament ist, auf dem aus er seine
Untersuchungen ausfiihrt, das er aber nicht selbst untersuchen kann.
Solange eine Philosophie, wie die formale Logik, keine Selbsterfah-
rung im Erkenntnisprozess zuldsst, kann sie sich nur diesem festen
Boden entziehen und im ,als ob“ schweben: Folgerichtig kann der
formale Logiker nur glauben, dass er recht habe, aber nie sicher sein,
dass tiberhaupt irgendetwas wirklich existiere. Sicherheit gibt es fiir ihn
nicht: alles bleibt zweifelhaft. Das ist eigentlich ein Riickfall in die Zeit

53



vor den Kirchenvater Augustinus, der immerhin merkte, dass er an der
Tatsache, dass er zweifelte, nicht zweifeln konnte.

Zornig schrieb ich nun ein kleines Traktat, um die Welt wieder in
die Wirklichkeit zuriickzuriicken: Schon an einer einfachen Konzentra-
tionsiibung kann man sehen, dass das, was man da tut, namlich sich auf
ein Thema konzentrieren, tatsichlich stattfindet, weil man es gerade tut
und dass es ganz krank wire, daran zu zweifeln, dass man sich konzen-
triert. Dass also auf diese Weise ein Boden gewonnen wird, der sich
durch meine eigene Titigkeit tragt und so Existenz sicherstellt, eben
evident wird. Die Reaktion des Professors war enttduschend (aber folge-
richtig, wenn der Verstand seine wackelige Welt verteidigen muss): ,Das
ist keine Philosophie, das ist Psychologie!*

Was hier auf dem Boden der Philosophie ausgetragen wurde, hat aber
weitreichende Folgen: Etwa, dass es keine absolute Wahrheit gibt, oder:
dass die Intuition eine Erkenntnis ist, die nicht irren kann.

Stufen zur hoheren Erkenntnis

Imagination

Im Kapitel Lesen im Buche der Natur wurden Imagination und Inspira-
tion ausfiihrlicher behandelt. Es zeigte sich dabei, dass die Imagination
da beginnt, wo ich mir von Eindriicken Bilder mache. Zunichst mache
ich meine Bilder allerdings (hauptsichlich) selbst: Ich schopfe aus mei-
nem Bildervorrat, um mir meinen Eindruck bewusst zu machen. Dabei
ist ganz klar, die Motive und Gestalten, Farben und Formen entstehen
aus dem, was ich als Bildmaterial zur Verfiigung habe. Mit zunehmender
Zurtckhaltung lerne ich, dies Material nicht willkiirlich selber zu setzen,
sondern es anzubieten, jeden Moment bereit, einen Eindruck zu verstir-
ken. Dabei sind diese Bilder immer Zeiger, Verweise auf etwas, das sie
meinen: Sie sind Ausdruck von etwas, nicht das Eigentliche selbst. Wir
sahen: Nur fiir einen Restaurator sind die (Materialien der) Bilder selbst
das eigentliche, jeder Kunstbetrachter wendet seine Aufmerksamkeit
nicht auf die verwendeten Pigmente oder den Bilderrahmen, sondern

54



auf das, was sich durch das Bild zeigen will. Um das zu sehen, bedarf es
einer anderen Erkenntnishaltung. Man muss die Bilder lesen lernen.

Inspiration

Bei der Inspiration werde ich des Gemeinten inne. Dieses Innewerden
ist das eigentliche Verstehen: Ich weiss um den Sinn. Durch Inspiration
entsteht Wissen. Alltdgliche Inspirationen finden beim (verstehenden)
Lesen und Zuhoren statt. Der Sinn erscheint, vermittelt durch Zeichen
(Buchstaben/Laute) und Sprache. Wir sahen auch, dass man nicht beim
Verstehen darauf achtet, in welcher Schrift der Text abgefasst ist, in wel-
cher Sprache gesprochen wird (wenn ich sie nur verstehen kann), im
Gegenteil ich muss von allem absehen, was Zeichen-Charakter hat. Das
ist das Grundmodell jeder Inspiration, das Bild, die Imagination wird
durchsichtig fur ihren Sinn, wenn ich das Bild selbst ,,iitbersehen® kann,
wenn es mir gelingt, nur auf seine Wirkung, sein Gemeintes, eben seinen
Sinn zu achten, nicht aber auf seine Reprisentation, die ja bei der Imagi-
nation anfangs obendrein meistens aus eigenen Mitteln gemacht ist.
Deshalb sind also weder Imaginationen noch Inspirationen im
strengen Sinne (sichere) Erkenntnisse. Die Imaginationen sind Ver-
anschaulichungen von etwas, Inspirationen geben Kunde von diesem
Etwas. Aber ob ich diese Kunde verstehe, d.h. sie in ithren angemessenen
Zusammenhang einbetten kann, oder ob ich sie missverstehe, d.h. mich
iiber den zugehorigen Zusammenhang tdusche, oder mich tiduschen
lasse (was manche Inspiratoren anstreben. Wir rechnen sie deshalb
nicht zu den ,guten® Geistern), das kann ich nicht ohne weiteres sicher-
stellen. Gleichwohl ist eine Vorbereitung der Inspiration das intensive
sich Einleben in ein Bild (Imagination), in ein ,,Ausdruckhaftes® In der
Meditation wird dieses Leben im Bild zur Voraussetzung, um fiir das
Gewahrwerden einer Inspiration bereit zu sein. Mit dem Bild richte ich
mein Bewusstsein fiir ein bestimmtes Thema aus. Ich wihle vergleichs-
weise meine Blickrichtung. Im néchsten Schritt nehme ich meine Bild
erhaltende Kraft zurtick und trete in eine Verfassung der ,,Erwartung®,
des grundsitzlichen Fragens, z.B. kindlich: ,,Was hat sich der liebe Gott
dabei gedacht, dass er die Welt an dieser Stelle so angeordnet hat?“ oder
dhnlich. Ob in diese Erwartung dann Sinn eintritt, wird die individuelle

55



Erfahrung zeigen. Meist werde ich dann wieder zu (neuen) Bildern grei-
fen miissen, um den sich leise andeutenden Sinn im Bewusstsein sich
entwickeln lassen zu konnen. In dieser Verfassung bleibt aber offen, in
welchen Zusammenhang der sich bildende Eindruck gehort.

Intuition

Diese Sicherheit kommt erst in der Intuition zustande. Sie soll im
folgenden genauer untersucht werden. Wie wir schon sahen, ist die In-
tuition die Verfassung, in der ich mich mit dem Seienden unmittelbar
verbunden erlebe. Das ist zunichst da am einfachsten, wo ich dieses
Sein selbst zum Dasein bringe, also geistig titig werde. Das Erlebnis, das
dann eintritt, wenn man darauf achtet — gewohnlich achtet man nicht
darauf, sondern hat nur das Objekt oder das Ziel der eigenen Tatigkeit
im Bewusstsein — kann man von verschiedenen Aspekten betrachten:
Wesensmissig erlebe ich mein eigenes Ich in seiner hervorbringenden
Titigkeit: Ich bin es, der es macht, und der, der davon weiss und schliess-
lich der, der dies (ndmlich, dass er weiss) erfahrt. Gleichzeitig erlebe ich
evident, d.h. zweifelsfrei, dass etwas ist, nimlich diese meine Titigkeit.
Hier schiebt sich nichts dazwischen, was irgendeiner Deutung bedarf,
was also richtig oder falsch sein konnte.

Erkenntnistheoretisch muss man sagen, in der Intuition ist die Trennung
von Subjekt und Objekt aufgehoben. In der sich selbst hervorbringenden
Tétigkeit bei der Konzentration leuchtet das unmittelbar ein: Indem ich
mich konzentriere, bin ich und weiss von mir als dem, der dies tut, und fiir
den dies ist. Das hat Rudolf Steiner treffend in einem Wochenspruch formu-
liert: ,,Sich selbst erschaffend stets wird Seelensein sich selbst gewahr...”

Diese Grundform der Intuition zeigt bereits den grundlegenden
Unterschied zwischen Wahrheit einerseits und Zitat oder Vermutung
andererseits: Es gibt keine Wahrheit, an deren Zustandekommen ich nicht
beteiligt bin.

Vieles mag ,richtig* sein, Wahrheit wird es erst, wenn ich mich an
ihrem Erscheinen beteilige. Die Folge dieser Erfahrung ist, dass es keine
absolute, d.h. von mir abgeloste Wahrheit geben kann. Wahrheit ist also
immer individuell.

56



Ist das das Ende einer gemeinsamen Welt und hat am Ende der Kon-
struktivismus doch recht, der davon ausgeht, dass jeder in seiner eigenen
Welt lebt? Um diese Frage zu kldren, miissen wir Form und Inhalt einer
Intuition getrennt betrachten. Der qualitative Inhalt, der Sinn der Intui-
tion ist die Inspiration. Sie vermittelt mir ein klares Verhéltnis zur Welt.
Die Form, wie dieser Inhalt in mir erscheint, ist aber schopferisch, d.h.
ich bringe ihn (mit) hervor.

Nun ist dieser Weltinhalt in der Intuition aber wesenhaft. In vorldu-
figer Beschreibung: Ich begegne als Wesen einem anderen Wesen. Diese
Beschreibung ist ungenau, weil es sich nicht um eine ,,Begegnung® im
Sinne eines Gegeniibers handelt, dies hitte mich hier und das oder den
Anderen dort zur Folge, was ja typisch fiir ein Bewusstsein ist, das aus der
Trennung von Subjekt und Objekt seine Wachheit bezieht. Es handelt
sich hier vielmehr um das Gewahrwerden des Anderen in mir. Typischer-
weise kann man diese Situation kaum mit Substantiven beschreiben, die
ja eher der gew6hnlichen Verfassung des Gegenstandsbewusstseins ent-
stammen. Am besten gibt die Relation ,als“ die Verfassung in der Intui-
tion wieder: Ich als anderes Wesen. Die Entwicklungshohe der Intuition
liegt in der Klarheit, in der ich mir des Anderen bewusst werde.

Vier Haltungen in der Sinneserfahrung

Schon bei den Sinneserscheinungen lisst sich der Weg verfolgen, wie
man vom gewohnlichen Gegenstandsbewusstsein, das die Welt nur re-
gistriert, aufsteigen kann zur Welt der Intuitionen, zu den welttragenden
Wesen, die fiir den Bestand unserer Sinneswelt sorgen. Die Intuition
gerade an der Sinneswelt aufzusuchen mag erstaunen, da man die In-
tuition als Wesenserkenntnis eher ,irgendwo* in der hoheren geistigen
Welt vermuten konnte. Ich kniipfe hier aber gerade an die Sinne an, weil
sie aufgrund ihres hohen Grades an Unbestechlichkeit schon nahe an
die Welt der Intuition heranfiihren.

Das gewohnliche Bewusstsein wird von den Sinneseindriicken aufge-
stort und macht sie sich zu Gegenstianden. Diese Haltung ist tiberlebens-
wichtig. Ohne sie wiirden wir den Alltag nicht bewiltigen konnen. In
der nichsten Stufe affizieren die Eindriicke: sie berithren mich, aber ich

57



lasse mich (noch) nicht mitnehmen. Vielleicht entdecke ich schon einen
mir fremden Willen, der dem meinen entgegensteht. Dieses Erlebnis
ist fur das gewohnliche Bewusstsein zunidchst besonders beim Tastsinn
gegeben: Hier erlebe ich meinen Willen an der Welt, die diesem in ihrer
Art widersteht. Das ist auch der Grund, warum wir geneigt sind, einer
Erscheinung, die wir sehen und tasten kénnen, Existenz zu unterstellen.
Wenn ich mich aber noch weniger von meiner Umwelt abgrenze, kann
ich entdecken, dass sie mich ,infiziert® Sie dringt durch ihre Eindriicke
(eigentlich miisste ich jetzt von Einfliissen schreiben) in mich ein. Dies
kann unbewusst geschehen und sich in Ermtidung (etwa nach einem
Besuch einer Messeausstellung) oder Erfrischung (in einer natiirlichen
Umgebung) dussern. Einmal immunisiere ich mich gegen die Anste-
ckung, was auf die Dauer ermiidet, das andere Mal stirkt mich die Le-
benszauberkraft der anmutigen Landschaft. Unter dieser mehr die Le-
benskrifte aufrufenden Wirksamkeit der Sinneserscheinung gibt es aber
noch eine tiefere Schicht, die zuginglich wird, wenn es gelingt, wach im
eigenen Wollen die Welt aufzusuchen und ihrer inne zu werden.

Will ich mich auf diese Verinnerlichung einlassen, so muss ich meine
Aufmerksamkeit auf das Dasein selbst richten lernen. Diese Aufmerk-
sambkeit ldsst sich schlecht charakterisieren, weil sie so fundamental ist:
Sie beginnt mit dem Staunen, dass iberhaupt etwas besteht. Solange ich
es selbstverstindlich finde, dass es die Welt mit ,,allem Drum und Dran®
gibt, bin ich in dieser Schicht noch nicht angekommen. Wenn ich aber das
Thema dieses Staunens, eben die Existenz des Daseins in die Aufmerksam-
keit heben kann, finde ich, dass ich eines Willens inne werde, der sich von
meinem eigenen Willen durch Erhabenheit, Ausdauer und Universalitit
unterscheidet: Ein Weltenalter wihrender, Welten tragender Wille. (Diese
Wertung findet im Nachhinein statt. Sie ist kommt zustande aus dem Ver-
gleich dieser intuitiven Wahrnehmung mit dem Wissen um die eigene Be-
grenztheit, die ja demgegentiber ganz drmlich erscheint.) Dass die Sinnes-
welt diesen Willenscharakter hat, dessen ich mir in der Intuition bewusst
werden kann, der aber auch ohne dieses Bewusstsein wirksam ist, bewirkt,
dass ich die Sinneswelt schon im gewdhnlichen Bewusstsein als wirklich
empfinde, eben wahrnehme. (Genauer: die Wahrnehmung mit dem zuge-
horigen Begriff verbinde.) Deshalb kann man sich an der Erfahrung der

58



Sinneswelt auch ein ,,Gefiihl fiir die Wahrheit“ aneignen. Rudolf Steiner
betonte einmal, dass dies der eigentliche Sinn der Naturwissenschaft sei:
Dem Menschen in der Einsamkeit des Gegenstandsbewusstseins eine
Wahrheitserfahrung zu erméglichen, die dann auch Richtschnur werden
kann fiir alle tibersinnlichen Wahrheitserlebnisse (Intuitionen).

Das Innewerden fremden Wollens ist wohl eine Grundverfassung
der Intuition. ,Fremd* meint: anfangs unbekannt, anders. Im Sinne des
oben beschriebenen ,als“ ist es aber gleichzeitig mein Wille, der ,ge-
wollt wird. Bei grosserer Aufmerksamkeit entdeckt man — sofern man
ein wenig die Qualitit eigenen Wollens kennt, dass man nur soviel vom
anderen Wesen erfasst, als man ,,umfassen kann. Hier wird deutlich,
dass die Weite der eigenen Intuition eine Frage eigener Entwicklung ist.
Christologisch gesagt: In der Erfahrung des mikrokosmischen Chris-
tus wird dieser im Prokrustes-Bett des eigenen Wesens gefunden. Des
makrokosmischen Christus inne zu werden bedarf jedoch wohl einer
Wesensweite, die so gross ist wie die ganze Welt.

Immer besteht die Intuition in einer Identifikation, einer willenhaf-
ten Identitit. Diese Identitit lebt ,,in“ mir, soweit mein Bewusstsein
reicht. Das andere Wesen jedoch kann je nach seiner Entwicklungshohe
erheblich mehr umfassen (etwa den ganzen Seinsbestand des Kosmos).

Nachbemerkung

Der hier dargestellte Zugang zur Intuition wollte sich mir sehr lange
nicht ergeben, weil ich nicht bereit war, tiber das Dasein selbst zu stau-
nen. Erst die Beschiftigung mit der Hierarchie der Throne innerhalb der
Situationsmeditationen der 1. Klasse der Hochschule fiir Geisteswissen-
schaft wies den Weg in diese grundsitzliche Seinserfahrung.

Die Ausfithrungen dieses Kapitels kommet weitgehend im philosophi-
schen Gewand, um iiberhaupt die Aufmerksambkeit auf diese ,,sprachlose®
Welt hinzulenken. Wir verpassen sie gewohnlich, weil wir nicht gewohnt
sind, uns der ,Erhabenheit des Seins“ im Dasein auszusetzen und daher
zwar von den Wesen (Hierachien) getragen, aber uns ihrer nicht bewusst
werden. Gleichwohl liegen diese Erfahrungen viel niher, als man zunichst
meinen mag.

59



60



Barbarossa
Zusammenarbeit mit geistigen Wesen

Im Kapitel Die Angst des Wissenschaftlers vor der Imagination schrieb ich,
dass ich wihrend eines Mysteriendramas einem ,Minnlein® Gelegenheit
bot, auf meinem Arm Platz zu nehmen nachdem es in meinem Bewusst-
sein die Frage ausgelost hatte: , Warum hért mich denn keiner? Ich hatte
ihm dann liebevoll versucht klar zu machen, dass es jetzt store.

Heute — bald 20 Jahre — spater habe ich den Eindruck, dass ich damals
die Situation nicht in ihrer ganzen Tragweite erfasst habe. Von der Exis-
tenz dieses ,Minnleins“ bin ich auch heute noch iiberzeugt, auch von
seiner Grosse, wenn auch aus anderen Griinden. Aber heute wiirde ich
seine Frage so formulieren: ,Warum horst Du mich denn nicht?“ Oder
noch genauer: ,Warum horst Du nicht auf mich?“ Und meine damali-
ge Antwort wiirde ich heute unter Einbezug einer weitergeschrittenen
Selbsterkenntnis auch umwerten: ,Du storst mich®. Diese Haltung war
dann wohl die Ursache fiir eine Kette von Pech und Misserfolgen. Alles,
was ich in eigener Sache anfasste, war von ungliicklichen ,,Zufillen“ be-
hindert. Hier ein Beispiel:

In meiner beruflichen Arbeit in der Krebsforschung habe ich mit einer
Mischmaschine fiir die Priparation der Mistelsifte fiir unser Krebsheil-
mittel zu tun. Diese Maschine geht auf Angaben Rudolf Steiners zurtick.
Sie besteht im Wesentlichen aus einem sehr schnell rotierenden grossen
Teller, in dem Saft von Misteln, die im Winter geerntet wurden, gemischt
wird mit Saft von Misteln, die im Sommer geerntet wurden. Diese beiden
Safte werden im Rand des Tellers unter extrem hohen Geschwindigkei-
ten (ca. 1900 Km/h) gemischt. Auf die Sifte wirken dabei Krifte, die das
55 000-fache der Erdanziehung betragen. (Teller: 10000 U/min, 1m @)

Diese Maschine liegt an der Grenze des technisch Moglichen, die erste
Maschine, die diese Belastungen aushilt, ist Anfang der 70‘er Jahre bei uns
in Betrieb genommen worden. Mittlerweile haben wir eine zweite, baug-
leiche fiir die Produktion. Die erste dient mir zu Forschungszwecken.

Uberlegungen fiihrten nun dazu, die vorhandene Titan-Scheibe durch
eine leichtere Kunststoffscheibe zu ersetzen. Im Verlaufe der Entwicklung

61



dieser Scheibe geschah dann Folgendes: Da der Kunststoff selbst nicht
lebensmittelfreundlich ist, muss er eine Schutzschicht haben, die eine Le-
bensmittelzulassung hat und den extremen Belastungen standhilt. Nach
einer Reihe von Misserfolgen fand ich schliesslich in einem kleinen Dorf
eine Firma, die auf diesem Gebiet viel Erfahrung hat. Wir fanden sogar
eine Schutzschicht, die die genannten Bedingungen erfillt. Also Scheibe
(200Kg schwer) in gemieteten LKW verladen und dort hin bringen. Das
ganze lief innerhalb eines festgelegten Zeitplans, da es sich hier um Gross-
technologie handelt. (Bei Grosstechnologien sind die Hauptprobleme die
Lieferfristen, da es fur die Bearbeitung solcher Ungetiime nur wenige teure
Maschinen gibt, die meist gut ausgelastet sind.)

Einen Tag, bevor die Beschichtung der Scheibe fertiggestellt werden
sollte, ruft mich der Zustindige dieser Firma an und sagt: ,,Es tut mir
furchtbar leid, aber ich bekam wihrend des Auftragens der Schutzschicht
einen Telefonanruf. — Wir sind ins Reden gekommen... Dadurch ist die
Schicht zu frith angetrocknet: Ich musste sie noch einmal abschleifen. Sie
kénnen die Scheibe leider erst in einer halben Woche holen.“ Dadurch
verpasste ich aber bei der anderen Firma den lang geplanten Termin fiir
die Benutzung ihrer Schleudergrube: ,In zwei Wochen ist der nichste
Termin moglich.“ Aber nein: Der Firma explodiert in der Zwischenzeit
ein Testrotor in der Schleudergrube: 6 Wochen Reparaturzeit. Und immer
wieder stellte ich mir damals die Frage: Sind das Zeichen, das Projekt ab-
zubrechen, oder bedeutet dass nur Priifung: am Widerstand gewinne. (Die
am Projekt beteiligten Kollegen empfahlen mir alle: ,,Lass das sein®)

Bevor diese Scheibe (es war bereits der dritte Prototyp) bei uns im
Betrieb laufen darf, muss sie einen Schleudertest absolvieren. Sie wird in
einer evakuierten Stahlkammer auf 12000 U/min gebracht, damit wir si-
cher sein kénnen, dass sie 10000 U/min bei uns auch wirklich aushilt. Die
Beschleunigung auf diese Drehzahl dauert etwa 20 min. In einer Fussball-
feld-grossen Maschinenhalle stehen wir, der Operateur, der Meister und
ich um die Mittagszeit bei diesem Test und beobachten gespannt eine An-
zeige, die den Rundlauf der Scheibe (Unwucht) anzeigt. Bei 9°000 U/min
wird der Wert plotzlich deutlich schlechter. ,,Jetzt isch 6ppis gange® meinte
er Meister lakonisch. Bei 10500 U/min springt die Anzeige wieder zurtick,
sogar unter den vorherigen Wert. Wir sehen uns halb erleichtert, halb ver-

62



unsichert an. Bei 11250 U/min springen wir alle drei in Deckung: Dumpfes
drohnendes Poltern zwei bis drei Minuten lang durch gespenstische Pau-
sen unterbrochen. Gliicklicherweise halten die Stahlkammern die Schlige
aus: Meine Scheibe ist explodiert (geborsten). Als endlich Ruhe herrscht,
6ffnen wir mit einem Motor die Kammer: Qualm. Der Versuch, sie wieder
zu schliessen, scheitert: Die Kammersteuerung war bereits verschmort.
»Soll ich die Feuerwehr aufbieten?* fragt der Meister. ,,Ja, wir miissen die
Wirme da herausholen, antworte ich. Er alarmiert die Werkfeuerwehr.
Der Brandmeister ist auch schnell da und besieht sich den Schaden. Mitt-
lerweile hat der stinkige Qualm zugenommen und beginnt, die Halle zu
filllen. Andere Arbeiter in der Halle verfolgen jetzt interessiert unseren
Unfall. Dann geht der Brandmeister einen Feuerloscher suchen. (In der
ganzen Halle war allerdings keiner zu finden!) Er kommt dann mit zwei
Kohlensidureloschern wieder. Der erste wird in die Kammer gelehrt. Der
nun weisse Dampf erinnerte mich an das Bithnenbild der faustischen He-
xenkiiche... Nach kurzem war aber das Kohlendioxid aufgewarmt und der
Qualm setzte sich wieder durch. Der zweite Loscher wurde in die Kammer
gelehrt. Die gleiche Szenerie. Nachdem erneut der Qualm austrat, knister-
te es. Interessiert beugten sich einige ,,Zustindige“ tiber die Offnung der
Kammer. ,Wumm* machte es, und ein Feuerwirbel mit einem Durchmes-
ser von 1 m stieg aus der Kammer auf. Gliicklicherweise wurde keiner von
den,,Zustandigen® verletzt. , Jetzt ist der Teufel draussen!“ dachte ich. Nun
wurde kurzer Prozess gemacht: Mit einem Schaumloscher wurde Schaum
in die Kammer gespritzt und erzeugte so eine Riesenschweinerei: Glasfaser
und Kohlefaser verkohlt mit Epoxid-Harz in Schaum verriihrt. Die armen
Kerle, die das saubermachen mussten.
*

Und solche Ereignisse und Pechstrinen setzten sich fort. Meistens
kleinere Argernisse. Manchmal war ich entmutigt, meist trug ich es
mit Gelassenheit. Manchmal musste ich sogar ,,mitlachen®: Nachdem
ich zwei Stunden Texte fiir eine Zeitschrift redigiert hatte, lehnte ich
mich entspannt und zufrieden zurtick und stiess im Zurticklehnen mit
meinem Fuss gegen den Reset-Knopf des Computers, der sofort in seine
Grundstellung ging und so alle gerade geleistete Arbeit in ein Nichts
verwandelte!

63



Meine Frage: Warum mir das passiert, hielt ich fiir unlgsbar. Ich
machte Elementarwesen dafiir veranwortlich und dachte, die haben
eben kein Gewissen und freuen sich am Schabernack. Immerhin unter-
stiitzen mich diese Wesen, wenn ich fiir andere arbeite — so dachte ich.
Tatsdchlich hatte ich bei der Reparatur der Computer meiner Kollegen
im Betrieb immer (ungewohntes) Gliick! Meist reichte es, wenn ich
mich davor setzte und mir vom Kollegen das Problem erkldren liess:
Es war bereits erledigt. So konnte ich mit dieser Ungliicksituation eini-
germassen Frieden finden: In eigener Sache muss ich fiir diese Geister
arbeiten, fiir andere arbeiten sie fiir mich.

Eines Tages driickte mir eine Freundin das Buch Karlik in die Hand.
Da wird beschrieben, wie die Autorin sich langsam mit einem Zwerg zu
befreunden beginnt. Ich habe das Buch gern gelesen, weil es sehr klar
und selbstkritisch vorgeht. Die Autorin weist beispielsweise darauf hin,
dass Karlik — so der Name des Zwerges selbst eigentlich keinen rdum-
lichen Leib braucht, dass er aber den Vorstellungen der Menschen zu
Hilfe kommt, indem er die Reprisentationen, die die Menschen fiir ihre
Vorstellungen brauchen, benutzt, um sich fiir sie anwesend zu machen.
Das fand ich eine Hilfe, um mich mit den doch oft naiven Vorstellungen,
die so tiber Elementarwesen im Umlauf sind, anfreunden zu kénnen.

Bald nach dieser Lektiire — es harzte wieder in einem Projekt — tiber-
legte ich, ob mich auch so ein Wesen begleiten konnte und ich beschloss,
diese Frage experimentell zu losen. Aus vergessenen Quellen meinte ich
zu wissen, dass Erdgeister unendlich klug sind, aber sich nach Kinder-
geschichten sehnen. Meine Partnerin hatte gerade begonnen, in einer
ersten Klasse Musikunterricht zu erteilen. Ich beschloss, diesem Beglei-
ter — so es ihn denn gab — an diesem Unterricht teilnehmen zu lassen,
und eine Reprisentation in einem Spielwarenladen zu kaufen. Die dann
ihren Unterricht begleiten sollte. Dies war bereits der erste Test: Wiirde
er mir sagen, welche Reprisentation ihm entspriche?

Ich trat in den Laden ein und sah ein paar Zwerge, die ich nichtssa-
gend fand. (Er wohl auch, deshalb hatte ich keinen klaren Eindruck von
seiner Wirkung.) Ich fragte also (innerlich): ,Was darf es denn sein?“
Prompt fand ich weitere Zwerge in einer anderen Ecke des Ladens. Nun,

64



er liess sich nicht lumpen! Es war der teuerste! ,Na schon“ — dachte ich,
"ich nehme es auf meinen Werbeetat."

Das nun war der Beginn einer langsam wachsenden Zusammenar-
beit. Mit meiner Partnerin hatte ich verabredet, dass das erste Kind,
das ihn entdeckt, ihm einen Namen geben darf. Obwohl sie den Zwerg
fiir alle gut sichtbar aufstellte, dauerte es eine Woche, bis ihn ein Kind
endlich entdeckte. ,,Wie heisst er denn?“,, Rotbart“ antwortete seine Ent-
deckerin. Seit dem begleitet Barbarossa den Unterricht sehr zur Freude
der Kinder.

Wochen spiter vom Unterricht heimgekehrt vermisst meine Partne-
rin ihr Portemonnaie und ihre Schliissel. Sollte eines der Kinder an ihre
Handtasche gegangen sein? Bereits bereit, die Checkkarten zu sperren,
empfahl ich ihr, den Fall doch mal mit Barbarossa zu besprechen. ,, Wie
macht man das denn?* ,Na stell ihn dir vor und frag ihn, wo du das
wiederfindest.“ Das tat sie nun — und nichts geschah. Aber nach funf
Minuten fiel ihr ein, dass sie Schliissel und Portemonnaie in der File
des Aufbruchs in ihrer Gitarre verstaut hatte. Noch extremer war dann
folgende Situation: Da sie zwischendurch in einer anderen Schule un-
terrichten musste und Barabrossa mitnahm, kam es dazu, dass sie den
Zwerg dort stehen lies. Am nichsten Morgen holte sie ihn dann — es
war im Winter — und versuchte ungesehen aus dem Schulgebdude zu
kommen, entdeckte dann aber, dass sie einen ihrer Handschuhe nicht
fand. Sie lief nun mehrmals in das Klassenzimmer, wurde auch von der
Leiterin begriisst, aber sie fand ihn nicht. Kopflos suchte sie bald hier
bald da. Schliesslich musste sie lachen: Sie fand den Handschuh in der
Stofftasche, in der auch Barbarossa transportiert wird...

So beschloss ich dann in einem Vortrag vor Kollegen und Patienten
iiber Barbarosser zu erzahlen. Der Erfolg: Nachdem ich das vorgenom-
men hatte, rutschte mir ein Gefiss mit Ol in meinem Biiro aus der Hand
und erzeugte eine Riesenschweinerei! ,,Schon gut! Ich erzihle nichts
iiber Dich® — dachte ich dann bei mir.

Wie geht nun diese Zusammenarbeit? Immer wieder erinnert er mich
an sich, indem irgendetwas herunterfillt oder sonst nicht so geht, wie
man es erwarten sollte. Fast wiirde ich sagen, er legt sehr viel Wert darauf
immer wieder in meinem Bewusstsein zu sein. Gleichzeitig vermittelt er

65



den Eindruck, dass er und seines gleichen darauf angewiesen sind, dass
Menschen von ihnen wissen und mit ihnen zusammenarbeiten wollen.
Das ist auch der Grund, warum ich hier von dieser Zusammenarbeit
erzdhle. Nach meinem Eindruck geht es jetzt auch mit den Projekten
vorwirts. Der Kleinkrieg und die Pechstrine scheinen beendet. Uber-
raschungen kommen nur, wenn Barbarossa unzufrieden ist mit der
Zuwendung. Was tibrigens immer wieder vorkommt. Ich habe mir jetzt
angewohnt, immer wenn mir etwas herunterfillt, seiner zu gedenken.
Und das geschieht oft. Aber mit wachsender Aufmerksamkeit wird auch
die Zusammenarbeit enger und zielgerichteter.

Naja, es gibt auch Riickschlige: Bei der fiir unsere Werkstatt neu ge-
kauften Frise wollte ich die Steuerung umbauen: Kurzschluss! Endstufe
abgebrannt. Dann habe ich Triacs besorgt, um die durchgeschlagenen zu
ersetzen: Es waren die falschen. Erst der dritte Versuch fiihrt zu Erfolg.
Immerhin! Barbarossa, ich finde das Schikane! Er meint allerdings, dass
er Unsorgfiltigkeit nicht unterstiitzen kann.

Miissen es immer Bilder sein?

An dieser Stelle mochte ich auf eine Vorliebe hinweisen, die mit dem
Wunsch nach Bildern zusammenhingt. Im Kapitel Die Angst des Wis-
senschaftlers vor der Imaginnation forderte ich dazu auf das zweite
Gebot zu tbertregen: ,,Du sollst dir ein Bildnis machen.“ Diesen Satz
mochte ich hier erginzen: ,Aber wenn Du keines brauchst, verzichte auch
darauf.“ Die Vorliebe fiir Bilder verfiihrt zu dem Vorurteil: Wenn ich von
einem Wesen kein Bild bekomme, dann ist es nicht wirklich. Das trifft
meistens nicht zu. Wir sind gewohnt etwas, das wir sehen und tasten
koénnen, in der Sinneswelt Wirklichkeit zu unterstellen. Aber bereits der
Regenbogen zeigt, dass es da Ausnahmen gibt. Wenn also die Reize des
Tastsinns wegfallen geht damit noch keineswegs die Realitit verloren.
Ahnlich ist es im Ubersinnlichen: Nicht jedes Wesen will/kann in
der Welt der Bilder (Atherische Welt) erscheinen. Gleichwohl kann ich
von ihm wissen. Das sich einstellende Erlebnis ldsst sich recht gut mit
Anwesenheit beschreiben. Auch in der Alltagswelt spiiren wir mitunter,
dass noch jemand in der Nihe ist. Dieses (bildlose) Spiiren lisst sich

66



ins Ubersinnliche verfeinern. Ich spiire die Anwesenheit eines anderen
Wesen und kann — mit zunehmender Ubung — auch wissen, um wen es
sich handelt.

Wie in der Sinneswelt ist auch hier die Aufmerksambkeit der ,,Sucher*
mit dem man aus der Vielfalt das Gewiinschte herausschilt. In der Sin-
neswelt wihle ich aus der Fiille des Angebotes das, was meiner Inten-
tion entspricht. Dass diese Aufmerksamkeit eine filtrierende Kraft ist,
weiss jeder, der in der Kiichen eine Schraube l6sen musste, aber keinen
Schraubenzieher hatte. Im Blick nach etwas Passendem (in diesem Fall
der ,Schraubenzieheraufmerksamkeit” wird alles unter dem Gesichts-
punkt ,ist das Gesehene fihig, eine Schraube zu drehen® betrachtet.
Plotzlich entfillt alles Plumpe der Aufmerksamkeit, alles Scharfe da-
gegen tritt in den Vordergrund. Schliesslich bleibt der Blick an einem
passenden Kartoffelschidlmesser hingen...

In der tbersinnlichen Welt wirkt die Aufmerksambkeit noch grundle-
gender: Sie ist eine Art Ruf: Ich rufe das, was ich erreichen will herbei.
Dabei kommt gewohnlich auch immer etwas. Wie tief die Begegnung
allerdings wird, hingt von der Intensitit dieses Rufes (dieser Aufmerk-
samkeit) und von den Bedingungen des Gerufenen ab.

Mit Intensitit der Aufmerksamkeit meine ich zwei Komponenten:

e Meine willensmissige Intensitdt: Ist mir die Begegnung existentiell
oder nur, weil gerade eine mehr oder weniger gute Gelegenheit ist?

e Meine gedankliche Klarheit: Weiss ich eigentlich (geniigend), wen
ich meine? Wenn mir unklar ist, wonach ich frage, kann ich auch
nicht erwarten, dass eine etwaige Antwort mir viel weiterhilft.

Dieser Ruf kann auf verschiedenste Weisen zustande kommen. Im
Kapitel Angst des Wissenschaftlers vor der Imagination haben wir auch
die Verfahren von Jostein Saether und Heide Oems betrachtet, den Ruf
an den Engel zu richten mit der Bitte um Weiterleitung.

Ein Meditationstext oder -Bild wirkt ebenfalls richtend auf die
Aufmerksamkeit. Allerdings ist diese Aufmerksamkeit im Verleich zur
Sinneswelt viel gerichteter: Wihrend ein funktionstiichtiges Auge im
Prinzip alles Sichtbare sehen kann, muss ein geistiges Auge fir jedes
neue Thema ersst gebildet werden. Gewohnlich gibt es nur Antwor-

67



ten auf Fragen, ohne dass dabei gleich alles andere miterscheint. Das
ist vergleichbar mit einer chemischen Analyse, die auch nur die Stoffe
nachweisen kann, fiir die die Analyse gemacht ist.

68



69



